



# غیر مقلدین کے اعتراضات کی حقیقت

تألیف  
مناظر اسلام حضر مولانا محمد احمد حنفی اکاڑوی صفت نظریہ

ناشر: ادراة اشرف العلوم، اکبرباغ، حیدرآباد ۳۶۵۰۰۱، پ

# تقریب و توثیق

بقلم حضرت علامہ قاری محمد عثمان صاحب مدظلہ العالی

نا ظم کل ہند مجلس تحفظ ختم بیوت و استاذ حدیث دارالعلوم دیوبند

بسم الله الرحمن الرحيم

حمد لله رب العالمين

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بَنِي كَرِيمٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفَاد فِرْمَاءِ!

یحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ینفعون عنه تحریف الغالین و انتقال المبتلین

و تاویل الجاهلین! (المدخل للبیوقی و مشکوہ صفحہ ۲۷۶، جلد ۱)

(ترجمہ) اس علم (کتاب و سنت) کو ہر جماعت آئندہ میں سے ایسے نیک لوگ (قابل اعتقاد و ثقہ) لیں گے، جو غلو و شدت پسندوں کی تحریف و تبدیلی کو دور کریں گے اور باطل پرستوں کے جھوٹ اور جا حل (ناداقف) لوگوں کے (غلط) تاویل کو دور کریں گے۔

اس حدیث پاک میں بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو آگاہ فرمایا ہے کہ آئندہ زمانہ میں ایسے لوگ پیدا ہوں گے جن کی طبیعتوں میں غلو و شدد پسندی ہوگی۔ اور علوم اسلامیہ سے بے بہرہ ہوں گے اسکے باوجود قرآن و حدیث کی تفسیر و تشریع کی جسارت کریں گے اور جو چیز قرآن و احادیث شریفہ میں نہیں آئی ہے، اس کو زردستی دلیل قرآن و سنت کی طرف شوب کریں گے الغرض علوم نبویہ میں تحریفات و تاویلات زانہ کرتے پھریں گے جو ہرامی کے لئے پریشانی و تشویش کا باعث ہوں گی۔

لیکن ساتھ ہی بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بشارت دے کر اطمینان کا سامان مسیا فرمادیا کہ ان غلو پسندوں، باطل پرستوں اور جا حلوں کی ساری محنت پادر ہوا ہو جائے گی

کیوں کہ ان کے مقابلہ کے لئے ہر زمانہ میں ایسے لوگ ہوں گے جو سلف صالحین کے قابل اعتداجانشین ہوں گے اور ان سے علوم نبویہ (کتاب اللہ و سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم) کو حقیقی و برق تفسیر و تشریع کے ساتھ حاصل کریں گے، ان کی زندگی کا ایک اہم مقصد یہ ہو گا کہ جب بھی کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کے معانی بیان کرنے میں یہ غلو پسند تحریف سے کام لیں گے، یا جھوٹ بات بیان کریں گے (کہ یہ بات کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے جبکہ وہ بات ثابت نہ ہو) یا محض اپنی رائے سے کتاب اللہ و حدیث شریف کے غلط معنی بیان کریں گے تو یہ (اسلاف کے سچے جانشین) بلا خوف لوتہ لام ان تحریفات، کذب بات، اور تادیلات کا پردہ پاک کر کے رکھ دیں گے۔

جس کے نتیجہ میں تعلیمات نبویہ علی صاحبہا الصلوٰۃ و السلام سلف صالحین کے طریقے سے اور انہی کی توصیحات و تشریحات کے ساتھ منفق ہو کر امت کے سامنے آتی رہے گی تاکہ تمام امت مسلمه "ما انما علیہ واصحابی" کی واحد راہ حق پر قائم ہو کر بہتر فرقوں کی تلبیس سے محظوظ رہیں گے اور آخرت میں بھی عذاب دوزخ سے انشاء اللہ ضرور نجات پائیں گے یہ خلف (سلف صالحین کی جانشین جماعت) کسی ملک یا کسی علاقے کے ساتھ خاص نہیں ہے اس کے افراد مشرق و مغرب اور شمال و جنوب میں بھی ہوئے ہو سکتے ہیں بہر حال قیامت تک ہر زمانہ میں ان کا وجود باقی رہے گا اور اللہ تعالیٰ کی خاص مددان کے ساتھ ہوتی رہے گی۔

بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

لایزال طائفۃ من امّتی منصورین لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة (مشکوہ باب ثواب هذا الامة صفحہ ۵۸۴ جلد ۲)

میری امت میں سے ایک جماعت ہمیشہ رہے گی (خدا کی جانب سے) اس کی مدد کی جائے گی اور وہ شخص جوان کی مدد کرے ان کو نقصان نہ پہنچا سکے گا یہاں تک کہ قیامت برپا نہ ہو جائے۔

اور اس جماعت کا ثواب بھی قبل رشک ہے۔

ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے:

انہ سیکون فی آخر هذہ الامّة قوم لہم مثل اجر اولہم (حوالہ سابق)

اس امت کے آخر میں یقیناً ایسی قوم ہوگی جن کے لئے پہلے لوگوں کے ثواب کی طرح ثواب ہو گا۔

بڑے خوش قسمت ہیں وہ حضرات جو سلف صالحین کے لائق جانشینوں کی اس مبارک جماعت میں شامل ہو کر تعلیمات نبویہ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کی حفاظت و اشاعت کا فریضہ تقریر و تحریر وغیرہ کے ذریعہ انجام دینے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔

چنانچہ یہ امر باعث مسرت ہے کہ جو دھپور میں دارالعلوم دیوبند کے ہونہار فاضل مولانا مفتی محمد یوسف جو دھپوری زید علمہ اور ان کے درمیان احباب و رفقاء نے دارالافتاء والدعاوی کے نام سے ادارہ قائم کر کے اجتماعی طور پر منظم انداز سے کتاب و سنت کی صحیح تعلیمات کو عوام تک پہنچانے کا پروگرام شروع کر دیا ہے اسی سلسلہ کی ایک کڑی یہ ہے کہ حضرت مولانا محمد امین او کاڑوی زید مجدد حم کے مجموعہ رسائل میں سے سرداشت تین منتخب رسائل کی طباعت کرانی جاری ہے بعض اساتذہ دارالعلوم دیوبند نے ان رسائل کا گھری نظر سے مطالعہ فرمایا ہے ان کی تگرانی میں جناب مفتی محمد یوسف موصوف نے حوالوں کی مراجعت بھی فرمائی ہے اور آئندہ بھی اس ادارہ کے ارکان کا دارالعلوم اور اساتذہ کرام کی نگرانی ہی میں اپنے دعویٰ پروگرام کو آگے بڑھانے کا عزم ہے۔ بلاشبہ یہ عظیم کار خیر ہے ایسے اہم پروگرام کے سلسلہ میں دامے، درمے، قدمے، بختے ہر قسم کا تعاون کرنے کیلئے ہر مسلمان کو حسب حکم خداوندی "تعاونو علی البر والتقوى" آگے آنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ اس ادارے کے ذمہ داران د کارکنان کو اور اس کا تعاون کرنے والوں کو قبولیت اور ترقیات سے نوازے نیز تمام شرور مکارہ سے حفاظت فرمائے۔

(امین ثم آمین)

## رائے گرامی

حضرت مولانا عبد الحق صاحب اعظمی مدظلہ العالی  
شیخ الحدیث ازہر المندار العلوم دیوبند

بسم الله الرحمن الرحيم نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم امابعد

ادھر چند سالوں سے پھرمد عیان عمل بالحدیث (غیر مقلدین) اپنے آباء اجداد کی طرح حضرات ائمہ مجتهدین رحمہم اللہ اور ان کے مقلدین کے خلاف بے بنیاد جھوٹی باتوں کو منسوب کر کے ان کی تفیق و تکفیر میں پورا زور لگا رہے ہیں اور اپنے اس دعویٰ پر جس قدر آیات قرآنیہ و احادیث نبویہ علیہ الصلوٰۃ والتحیٰ مشرکین و کفار کے بارے میں نازل ہوئی ہیں ان کا مصدقاق ائمہ مجتهدین کرام اور ان کے مقلدین کو ہمرا رہے ہیں اس جیسی حرکت فرق ضالہ پہلے بھی کرچکے ہیں چنانچہ خوارج کے بارے میں حضرت ابن عمرؓ کی رائے ہے۔ وکان ابن عمر ریاض شرار خلق اللہ و قال انہم انطلقوالی آیات نزلت فی الكفار فجعلوها علی المؤمنین (بخاری شریف جلد ۲ صفحہ ۱۰۲۳)

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ ان گراہ فرقوں کو خدا کی شریترین مخلوق سمجھتے تھے اور فرماتے تھے انسوں نے ان آیات کو جو کفار کے بارے میں نازل ہوئیں ان کا مصدقاق مسلمانوں کو ٹھہرا یا یہی حال ہمارے زمانے کے ہندوستانی اور پاکستانی غیر مقلدین کا ہے چنانچہ فیض الباری جلد چہارم صفحہ ۳، ۲ پر حضرت علامہ انور شاہ کشمیری " يجعلوها علی المؤمنین کے تحت فرماتے ہیں : وهذا حکم المدعین العمل بالحدیث فی دیارناfan کل آیات نزلت فی حق الکفار فانہم يجعلونہا فی حق المقلدین سیما الحنفیہ کثر اللہ تعالیٰ حزبهم

(یہی حال ہمارے ملک کے مدعاوں عمل بالحدیث کا ہے کہ وہ تمام آیات جو کنار کے بارے میں نازل ہوئیں ان کا مصدقاق مقلدین بالخصوص حشیوں کو ٹھہراتے ہیں)

ادھر چند سالوں سے حطام دنیا کی خاطریہ حضرات سلفیت کا لیبل لگا کر اپنے آباء و اجداد کا کام فرقہ وار ان فتنے کے انداز پر انجام دے رہے ہیں ایسی صورت میں ان کی دسیہ

## رائے گرامی

حضرت مولانا مفتی محمد ولی درویش صاحب مدظلہ

درس و مفتی جامعہ علوم اسلامیہ، علامہ بنوری ٹاؤن، کراچی

فرمودی مسائل میں اختلاف قدیم زمانہ سے چلا آ رہا ہے جو کہ صرف علمی استدلال تک محدود رہا اور اس کی آڑ میں کسی کی تکفیر و تضليل نہیں کی گئی۔ یہاں تک کہ انگریز کے دور میں ایک نئے فرقے نے جنم لیا۔ یہ پہلے پہل دبایی کے نام سے مشہور ہوا اور پھر انگریز نے ان کی خدمات کے سلسلہ میں غیر مقلد مولوی محمد حسین بٹالوی کی کوششوں سے ان کو اہل حدیث کا لقب الائٹ کیا۔ یعنی

بر عکس نہادند نام زنگی کافور۔

اس نے مولود فرقے نے اخلاقی مسائل کو اسلام اور کفر کا اختلاف قرار دیا اور آئے دن اہل السنۃ والجماعہ کو چیلنج کرنے لگے۔ اہل السنۃ والجماعہ کے علماء نے ان مسائل پر قلم اٹھایا اور اپنے مسلک کو کتاب و سنت کے مطابق ثابت کیا اور ان کے دام تزویر کو طشت از بام کر دیا۔ اس موضوع پر مناظر اسلام مولانا محمد امین او کاڑوی مدظلہ نے بھی عمدہ رسائل تحریر فرمائے تھے جنہیں اہل علم کی اصرار پر پیکجا کر کے عمدہ کتابت کے ساتھ شائع کیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ مصنف اور ناشرین کو جزاۓ خیر دے اور امت مسلمہ کے لئے اس کو نفع بخش بنائے۔ آمین۔

کاریوں کا جواب دینا ضروری ہو گیا ہے چنانچہ بعض حضرات ان کے مکروہ فریب کا منہ توڑ جواب دے رہے ہیں اسی سلسلہ میں عزیزم کرم مولانا مفتی محمد یوسف صاحب زیدت معا لکیم اور ان کے رفقاء کارڈ مداران شعبہ نشر و اشاعت دار الافتاؤ الدعوۃ جو دھپور راجستان نے ایک قدم اٹھایا ہے اللہ جل شانہ سے دعا ہے کہ ادارہ کے اس کار خیر کو قبولیت سے نوازے اور مخالفین اہل حق کو صحیح راستہ کی توفیق مرحت فرمائے اور اہل حق کو تمام شرور و قلن سے محفوظ رکھئے آمین۔

## تصدیق و توثیق

باقم حضرت مولانا مفتی محمد امین صاحب پالنپوری مدظلہ  
استاذ حدیث و فقہ دار العلوم دیوبند

غیر مقلدین جو اپنے آپ کو ابیل حدیث اور سلفی سمجھتے ہیں، لوگوں کو یہ یاد رکانے کی کوشش کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرتے ہیں، اور سلف صالحین یعنی صحابہ کرام اور تابعین عظام کے نقش قدم پر چلتے ہیں، اسکے برخلاف ائمہ اربعہ کے مقلدین اپنے اماموں کی اندھی تقیید کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ سراسرا بد فربی ہے، وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کماحتہ پیر وی کرتے ہیں، زاد اسلاف کے نقش قدم پر چلتے ہیں، اگر وہ صحیح معنی میں حدیث رسول پر عمل کرنے والے، اور اسلاف کے نقش قدم پر چلنے والے ہوتے تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث پر ضرور عمل کرتے۔

علیکم بسننی و سنت الخلفاء الراشدین المهدیین تمسکوا بہا، و عضوا علیہا بالنواخذ  
(رواه احمد و ابو داؤد و انتہ مذی و ابن ماجہ و مشکوہ)

لازم پکڑو تم میری سنت، اور میرے را یاب بدبایت مآب خلفاء کی سنت، تحام لو  
اس کو اور ڈارہوں سے مضبوط پکڑلو۔

اور خلفائے راشدین کے زمانہ میں جن مسائل پر تمام صحابہ کرام کا اجماع اور اتفاق ہو چکا ہے، ان میں صحابہ کے نقش قدم پر چلنا اپنے لئے باعث نجات سمجھتے ہیں۔ ان کے برعکس ائمہ اربعہ کے تمام مقلدین خواہ حنفی ہوں یا شافعی چاہے حنبلی ہوں یا مالکی ہوں ذکور ہے بالآخر ارشاد بنوی کے پیش نظر خلفائے راشدین کے زمانہ میں جن مسائل فتنیہ پر تمام صحابہ کرام کا اجماع و اتفاق ہو چکا ہے، اس کی خلاف ورزی کو ناجائز اور گمراہی قرار دیتے ہیں۔ اب آپ انصاف سے بتائیے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرنے والے، اور اسلاف کے نقش قدم پر چلنے والے وہ ہیں یا ہم؟

## تائید و تسویہ

از حضرت مولانا محمد عبد اللہ صاحب زید فضل

مقیم حال مدینہ منورہ

بسم اللہ الرحمن الرحیم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

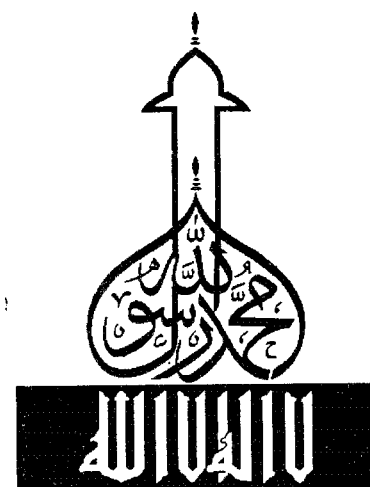
یہ تاریخی حقیقت ہے کہ بر صغیر بندو پاک میں دین اسلام کی اشاعت کرنے والے بیشتر علماء کرام بزرگان دین اور شاہان اسلام حنفی ہی تھے۔ انہوں نے مدارس، مساجد اور غانقاہیں آباد کیں۔ بارہویں صدی تک مسلمان اتحاد و اتفاق کی پر سکون فضائیں ترقی کرتے رہے جو جنی انگریز کے مخصوص قدم یاں پڑے انہوں نے مسلمانوں میں مختلف فرقوں کو جنم دیا اور اسی انگریزی دور سے آج تک تفریق و اختلاف قائم ہیں۔ کبھی یہ اختلافات جوش میں آکر خطناک صورت حال اختیار کر لیتے ہیں، اور پھر اللہ تعالیٰ کے رحم و کرم سے ٹھنڈے بھی ہو جاتے ہیں۔ آج کل مسلمانوں کی مختلف جماعتوں میں سے اک چھوٹی سی جماعت جو چند فروعی مسائل (رفع یہ یعنی، امام کے پیچے فاتحہ پڑھنے، آئین کو زور سے کھنے) کو لیکر انہیں اپنا امتیازی مسلک اور اپنا شخص جتنا چاہتی ہے۔ وہ دوسروں کو ابیل رائے اور اپنی جماعت کو ابیل حدیث سمجھتے ہیں۔ یہ جماعت چاروں مذاہب حقہ کو مٹا کر اپنے آزاد مشرب کو رائج و عام کرنا چاہتی ہے اور اس میں سر توڑ کر کوشش کر رہی ہے۔ اور اپنے آزاد مشرب کی اشاعت و ترویج کے لئے ہر قسم کے غلو اور تشدد کو روک سمجھتی ہے، اور علماء اسلام، ائمہ مجتہدین کی توبین و تذلیل کرنا جائز بلکہ ضروری سمجھتی ہے۔ جمورو امت جو چاروں اماموں کے مقلدین میں ان کو مشرک اور تقیید کو حرام و شرک سمجھتی ہے۔ ان حالات کی وجہ سے امت مسلمہ میں زبردست بگاڑ ہو رہا ہے اور اختلافات بڑھ گئے ہیں۔ لوگ راہ حق کے متعلق شکوک

و شہسراں کے شکار ہو رہے ہیں۔

مقلدین ہرگز ہرگز مشرک نہیں ہیں وہ اماموں کو خدا کا شریک نہیں مانتے پھر مشرک کیسے ہونے گے؟ وہ صرف اعقار دلکھتے ہیں کہ اللہ رب العزت نے ان اماموں کو قرآن اور حدیث سمجھنے اور سمجھانے کی جو طاقت بخشی تھی وہ اور علماء کو حاصل نہیں ہوتی اسی لئے جو کچھ ان چاروں اماموں نے قرآن و حدیث سے سمجھ کر بتلایا اس کو مانتے اور اس پر عمل کرتے ہیں۔

واقعہ یہ ہے کہ اس جماعت کے اکثر لوگ نہ اہل حدیث ہیں نہ غیر مقلد ہیں اور نہ سلفی ہیں بلکہ اسلام کے بہت سے گمراہ فرقوں کی طرح ایک گمراہ فرقہ ہے۔ ان میں سے علم رکھنے والے لوگ اپنی کتابوں میں چاروں اماموں کی حقانیت کا اقرار کرتے ہیں ان کی تعریف کرتے ہیں اور ان کا ادب و احترام کرتے ہیں دیکھو تاریخ اہل حدیث جزاول مصنفوں علامہ حافظ محمد ابراہیم میر سیالکوٹی۔

ہماری دعا ہے کہ اللہ ان کو اتباع حق کی توفیق دے تاکہ اختلاف اور افتراق کی تبلیغ چھوڑ دیں اتحاد و اتفاق کا اسلامی سبق یاد کریں لوگوں کو اسلام میں داخل کرنے کی کوشش کریں اسلام سے نکالنے کی دھن چھوڑ دیں۔ آمین۔



# حوالِ واقعی

باسمہ تعالیٰ

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

یہ رسالہ دراصل حضرت مولانا محمد امین صاحب صدر را وکارڈی کے تین مضمونیں کا مجموعہ ہے۔ جسے ہندوستان میں ادارہ دار لائفاء والد دعوہ، جودھ پور راجستان نے اکابر علماء دیوبند کی نظر ثانی و پسندیدگی کے بعد حوالوں کا پورا اطمینان کر کے شائع کیا ہے۔

بعض احباب کے تقاضے اور خواہش پر راقم الحروف نے کتابت کی تصحیح، جدید کمپوزنگ اور بعض عنادیں والفاظ میں انتہائی جزوی تغیر کے ساتھ ادارہ ہند سے شائع کیا ہے۔

بڑا دکھ اور افسوس ہوتا ہے کہ اس حساس اور نازک موقع پر جبکہ مسلمانوں پر ارتداد والحاد کے مسلسل خارجی حملوں کا سلسلہ جاری ہے، ان داخلی نہایت ضمی امور پر صلاحیت و سرمایہ کو صرف کیا جائے۔ مگر خدا بھلا کرے اور توفیق تدریج عطا فرمائے ہمارے غیر مقلد برادری کو جنموں نے بڑے شدومد کے ساتھ دیانت و امانت اور علمی و فقار و اسلامی سنجیدگی سے بالکل علاحدہ ہو کر ان مسائل کو عوام الناس میں شب و روز کا موصوع بنادیا ہے۔ اب نابالغ و نما سمجھ بچے تک شارح بخاری و مصلح فقہاء بنے ہوئے ہیں۔ احکام و مسائل احادیث و دلائل، علماء و فقہاء، کم علم بلکہ بے علم نوجوانوں کی دل لگی کا موصوع بنے ہوئے ہیں۔

تہذیب و تمیز ماتم کنائے ہے۔ ضدو عناد اور شرارت و ہبٹ دھرمی کا بول بالا ہے۔ ناس کچھ لوگ حیران ہیں اور سمجھدار و علم دوست حضرات شکوہ کنائے کہ آخر یہ کونسی دین کی خدمت ہے۔ جس کی تاریخِ اسلام میں نظریہ نہیں ملتی۔ بلاشبہ پہلے بھی یہ مسائل زیر بحث رہے، لیکن فرق یہ ہے کہ اُس وقت اس کامیاب تحریر و تصنیف، یا سنجیدہ علمی محافل تک محدود تھا۔ اور اب ہر عالم و جاہل اور ان پڑھ اپنا پیدائشی حق سمجھتا ہے کہ وہ سلف صالحین اور ائمہ مجتہدین کی گردان ناپے اور اپنے علاوہ ساری ملت اسلامیہ کو گمراہ باور کرتا پھرے۔

ان حالات نے مجبور کیا کہ ہم تمام خارجی فتنوں کے مقابلہ اور ملت اسلامیہ کی ان سے حفاظت کے ساتھ ساتھ اندر و فی ان خلفشاروں کی طرف بھی دھیان دیں اور صحیح صور تھاں سے قوم و ملت کو باخبر کریں۔

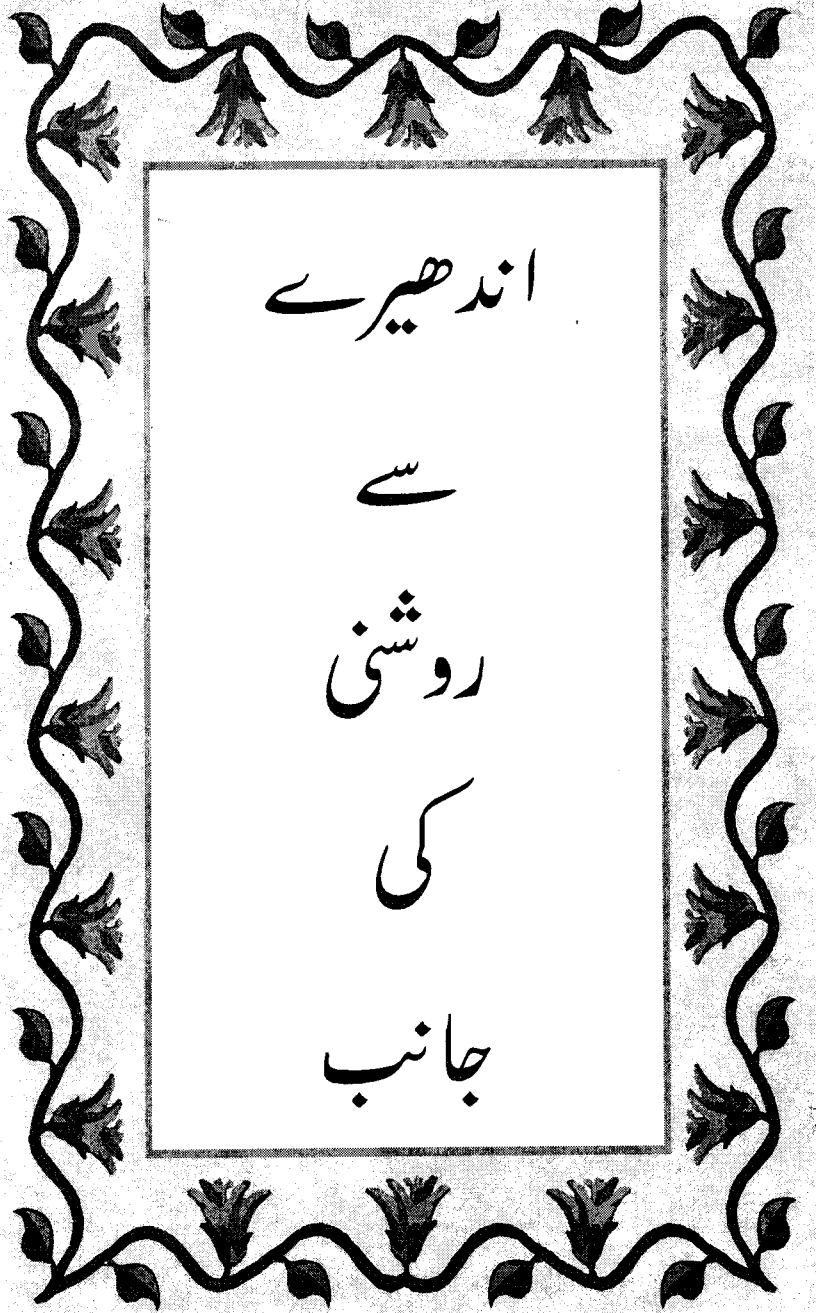
وماتوفیقی الا بالله

محمد عبدالقوی

ناڈم ادارہ اشرف العلوم، حیدر آباد



# اندھیرے سے روشنی کی جانب



# من الظلمات الى النور

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد

دیہات کی زندگی تھی اور میرا بچپن۔ سوال یہ تھا کہ اسے قرآن پاک کی تعلیم کہاں دلائی جائے۔ گاؤں میں ایک مسجد تھی جس میں تقریباً ہر جمعہ کو جھگڑا ہوتا۔ بریلوی حضرات چاہتے تھے کہ یہاں ہمارا امام مقرر ہو اور غیر مقلد چاہتے تھے کہ ہمارا امام مقرر ہو اور دیوبندی مسلک کا ایک بی گھر تھا، نہ کسی لئنی میں نہ شمار میں۔ کی دفعہ جھگڑا طول پکڑ جاتا تو چھ چھ ماہ مسجد میں کوئی بھی امان نہ ہوتا اور کبھی دودو جماعتی شروع ہو جاتی۔ والد صاحب اس بارے میں پریشان تھے، آخر انہوں نے یہ فیصلہ فرمایا کہ اہل بدعت کی نسبت غیر مقلد توحید میں اچھے ہیں۔ ان کے پاس یہ قرآن پڑھالیا جائے۔ چنانچہ مجھے تعلیم قرآن کے لئے ایک غیر مقلد حافظ صاحب کے سپرد کر دیا گیا۔

## طریقہ تعلیم

چونکہ اسکوں میں، میں پانچویں جماعت میں پڑھتا تھا۔ بعد شناس تو تھا ہی، اس لئے شروع سے ہی پہلے پارہ سے سبق شروع ہو گیا۔ استاذ صاحب دو تین آیتیں کھلاوادیتے، ہم رٹ لیتے۔ اس کے بعد استاذ صاحب ہمیں سناتے کہ میں نے فلاں حفی مفتی صاحب کو شکست دی، فلاں حفی عالم کو لا جواب کر دیا۔ دنیا بھر میں کوئی حفی نہیں، نہ دیوبندی، نہ بریلوی جو ہمارا سامنا کر سکے۔ پھر وہ کوئی اشتئار لے کر بیٹھ جاتے کہ دیکھو یہ اشتئار بیس سال پرانا ہے، اس میں دنیا بھر کے حفیوں کو چیلنج کیا گیا تھا کہ صرف ایک حدیث دکھا دو جس میں یہ بات ہو کہ آپ نے فرمایا آج کے دن میں نے رفع یہیں کو منسوخ کر دیا۔ ایک حدیث دکھا دو کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہو کہ ایک صدی کے بعد میرا دین منسوخ ہو جائے گا اور امام ابو حنفیہ رحمہ

اللہ کی تقلید میری امت پر فرض ہو جائے گی۔ یہ اشتخار دیوبند بھیجا گیا۔ سارے نپور بھیجا گیا، مگر کوئی حدیث نہ دکھاسکا۔ ہزار ہزار روپیہ انعام بھی رکھا گیا مگر ہمارے سامنے کوئی کھڑا نہ ہوسکا۔ استاد جی کی تعلیمیں ہم غالی الذهن لوگوں کو مرعوب کرنے کے لئے کافی تھیں۔ لیکن کبھی کبھی وہ ساتھ میں یہ بھی فرماتے کہ میں ایک دفعہ دبی جاتے ہوئے دیوبند اتر گیا۔ نماز کا وقت تھا۔ تمام اساتذہ کرام اور طلباء مسجد میں جمع تھے، میں نے کھڑے ہو کر اشتخار دکھایا کہ یہ اشتخار بیس سال سے متواتر آپ کے مدرسے میں بھیجا جا رہا ہے، آپ کیوں حدیث نہیں سناتے؟ تو استاد صاحب بتاتے تھے کہ وہاں کے اساتذہ نے بڑی لجاجت سے یہ بات فرمائی کہ مولانا! آپ جانتے ہیں ہم حنفی ہیں۔ ہم تو ابو حنفیہ کی فقہ پڑھتے ہیں۔ حدیث نہ کبھی دیکھی نہ پڑھی۔ ہم سے بار بار احادیث کامطالہ کر کے ہمیں شرمندہ کیوں کرتے ہیں۔ استاد صاحب کی ان بالوں کو سننے کے بعد ہم پر عالم یاں طاری ہو جاتا کیونکہ ہم نے گھر میں یہی سنا تھا کہ دیوبند کا مدرسہ دنیا بھر میں بہت بڑا مدرسہ ہے۔ جب ہمارے استاد جی دیوبند کے اساتذہ کو بھی لاجواب کر آئے تواب ایسی حدیث کھماں ملے گی۔

### اختلاف کیا ہے؟

اب ظاہر ہے کہ ہم استاد جی سے پوچھتے کہ استاد جی آپ کا اور اہل سنت والوں کا کیا اختلاف ہے؟ تو استاد جی فرماتے بیٹھا! کلمہ ہم بھی بنی صلی اللہ علیہ وسلم کا پڑھتے ہیں اور وہ بھی کلمہ بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ہی پڑھتے ہیں۔ اتنی بات پر ہمارا اور ان کا اتفاق ہے۔ آگے ہم کہتے ہیں کہ جس کا کلمہ پڑھو، بات بھی اس کی مانو۔ وہ کہتے ہیں کہ نہیں ہم کلمہ بنی پاک کا پڑھیں گے اور بات امام ابو حنفیہ کی مانیں گے۔ ہم پوچھتے استاد جی! امام ابو حنفیہ اگر مسلمان عالم تھے تو یقیناً بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی باتیں ہی لوگوں کو سمجھاتے ہوں گے، کیونکہ خیر القرون کے مسلمان عالم کے بارے میں یہ سوچا بھی نہیں جاستا کہ وہ بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جان

بوجہ کر باقی بنائے۔ استاذ جی فرماتے کہ امام ابو حنفیہ ”بہت نیک آدمی تھے گران“ کے زمانہ میں بنی پاک کی احادیث جمع نہیں ہوئی تھیں، اس لئے امام ابو حنفیہ نے بہت سے مسائل قیاس سے بیان کر دئے لیکن ساتھ ہی یہ بھی تاکید فرمادی تھی کہ میرا جو قول حدیث کے خلاف ہو وہ چھوڑ دینا۔ لیکن یہ حنفی ضد کرتے ہیں۔ اس وقت ہمیں اتنا شعور نہیں تھا کہ استاذ جی سے پوچھتے، کیا وجہ ہے کہ امت کو فقة کے جمع کرنے کی ضرورت پہلے پڑی اور حدیث کی بعد میں۔ اصحاب صحاح سنت یقیناً فقة کے ائمہ اربعہ سے بعد ہوئے مگر کسی نے بھی اپنی کتاب میں نہ فقة حنفی کے رد کا باب باندھا، نہ فقة شافعی کے رد کا۔

### علم حدیث

پھر استاذ جی ہمیں بتاتے کہ جس طرح کپڑا، کپڑے کی دکان سے ملتا ہے، شکر، شکر کی دکان سے، اسی طرح حدیث، صرف اور صرف اہل حدیث سے ملتی ہے اور کسی مدرسے میں حدیث پڑھائی نہیں جاتی۔ اگر ہمارے مدرسے سے تم چلے گئے تو ساری عمر ایریاں رگڑو گڑو کر مرجاہوں کے، لیکن تمہارے کان بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک ایک حدیث کو ترس جائیں گے۔ بنی کا کلمہ پڑھنے والوں نبی کی احادیث صرف یہاں ہی پڑھائی جاتی ہیں اور بس۔ اس وقت ہمیں بھی سمجھنا تھی اور نہ پڑھتا تھا کہ ان اہل حدیشوں کے بھائی اہل قرآن بھی ہیں، لیکن یہ تو استاد صاحب کا فرض تھا کہ ہمیں کہتے کہ بیٹھا قرآن صرف اہل قرآن سے پڑھنا چاہئے۔ کیونکہ ان کا قرآن سے کیا تعلق؟ مہر حال ہمیں یہ منوالیا گیا کہ ہم دو چار آدمی بنی پاک کو مانتے ہیں باقی سب بنی کے منکر ہیں۔

### سوشید کا ثواب

ہمیں اچھی طرح یاد ہے کہ نوافل کا ادا کرنا کیا، اس پر توانداق اڑایا کرتے تھے،

کہ مولانا یہ حدیث دکھائیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ مجھے چھوڑ کر امام ابوحنیفہ کی تقلید کرنا۔ سوال کرنے کے بعد ہم اس کا جواب بھی غور سے نہیں سنتے تھے، ہاں ہر دو منٹ کے بعد ان دونوں حسفیوں کو گواہ بنانے کی کہتے کہ دیکھو تمہارے مولوی صاحب کو تو ایک حدیث بھی نہیں آتی۔ جب دو چار مرتبہ ہم مولوی صاحب کو کہتے کہ آپ کو تو ایک حدیث بھی نہیں آتی تو فطری بات ہیکہ مولوی صاحب کو غصہ آجاتا تو ہم اب اٹھ کر آ جاتے۔ استاد صاحب بہت خوش ہوتے۔ اور گاؤں میں ہمارا تعارف کرا یا جاتا کہ دیکھو اس لڑکے نے فلاں حسفی مفتی صاحب کو لا جواب کر دیا ہے۔ وہ ایک سوال کا جواب نہیں دے سکا۔ ایک بھی حدیث نہیں آتی۔ جاء الحق وزہق الباطل ان الباطل کان زھوفقا کے فلک شگاف نعرے لگائے جاتے۔

### چہ نمبر

استاذ جی اس فن کے مابر تھے۔ فرماتے تھے کہ حسفیوں کو زیچ کرنے کے لئے قرآن، حدیث یا فقہ پڑھنے کی ضرورت نہیں۔ ہر ان پڑھان کو تنگ کر کے سو شید کا ثواب لے سکتا ہے۔

(۱) جب کسی حسفی سے ملوتو پہلے ہی اس سے سوال کر دو کہ آپ نے جو گھری باندھی ہے، اس کا ثبوت کس حدیث میں ہے؟ اس قسم کے سوال کے لئے کسی علم کی ضرورت نہیں۔ آپ ایک چھ سال بچے کو میڈیکل سٹور میں بھیج دیں وہ ہر دوائی پر پاتھ رکھ کر یہ سوال کر سکتا ہے کہ اس دو کا نام کس حدیث میں ہے؟ اس سوال کے بعد آکر اپنی مسجد میں بتانا کہ میں نے فلاں حسفی مولوی صاحب سے حدیث پوچھی وہ نہیں بتا سکے، پھر ہر غیر مقلد بچے اور بڑھے کا فرض ہوتا ہے کہ وہ ہر برگلی میں پروپکنڈہ کرے کہ فلاں حسفی مولوی صاحب کو ایک بھی حدیث نہیں آتی۔

(۲) دوسرا نمبر یہ ہے کہ خدا نخواستہ اگر تم کہیں پھنس جاؤ اور تمہیں کوئی کہ کہ تم نے جو جیب میں پین لگا رکھا ہے، اس کا نام حدیث میں دکھاؤ تو گھبرا ناہیں۔

سنیتیں بھی خاص ضروری نہیں تھیں، کیونکہ حسفی نفل اور سنیتوں کا پورا اہتمام کرتے تھے، ہاں جو سنیتیں مردہ ہو چکی ہیں، ان کو زندہ کرنے کی بڑی تاکید کی جاتی تھی مثلاً نماز با جماعت میں ساتھی کے لئے پڑھنے مارنا سنت ہے جو مردہ ہو چکی ہے۔ اس پر عمل کرنا سو شید کا ثواب ہے۔ اسی طرح بلند آواز سے آمیں کہنا سنت ہے۔ آپ نے فرمایا تھا کہ بعض لوگ آمیں سے چڑا کریں گے، وہ میری امت کے یہودی ہیں اس لئے آمیں خوب بلند آواز سے کہو کیوں کہ جتنے حسفیوں کے کان تک آواز جائے گی۔ اتنے سو شیدوں کا ثواب ملے گا اور یہودیوں کو چڑا نے کا ثواب الگ۔

### حقیقت الفقة

اس کے ساتھ استاذ جی کے پاس مولوی محمد یوسف جے پوری کی کتاب "حقیقت الفقة" اور مولوی محمد رفیق پسروری کا رسالہ "شمیر محمدیہ بر عقائد حسفیہ" اور "شمع محمدی" کتابیں تھیں۔ استاذ جی ہمیں لے کر بیٹھ جاتے اور اس میں سے کوئی مسئلہ سناتے، پھر پانچ منٹ تک ہم اور استاذ جی کا نوں کو باتھ لگا کر توبہ کرتے کہ ہائے ایسا گندا مسئلہ نہ ہندوؤں کی کتابوں میں ہے نہ سکھوں کی کتابوں میں۔ ہائے اللہ! اگر ہندوؤں، سکھوں اور عیسائیوں کو اس مسئلے کا علم ہو گیا تو وہ مسلمانوں کو کتنا ذلیل سمجھیں گے۔ خلاصہ یہ کہ ہمیں یہ بات خوب ذہن نشین کرائی جاتی تھی کہ دنیا میں مذہب حسفی اتنا گندا مذہب ہے کہ ہندو، سکھ، مجوہی، یہودی سب کافر بھی اس سے پناہ مانگتے ہیں۔

### طریق کار

اب جب ہمارا ذہن پختہ ہو گیا تو استاذ جی فرماتے، کسی ایک دو سادہ حسفی نوجوانوں کو اکسایا کرو کہ ہمیں تمہارے مولوی صاحب کے پاس لے چلو۔ اگر وہ ہمیں حدیث دکھادیں گے تو ہم حسفی ہو جائیں گے۔ وہ بے چارے ہمیں لے جاتے۔ ہم پوچھتے

فوراً آن سے پوچھو کر کس حدیث میں یہ منع ہے؟ اور شور مچا دو کہ منع کی حدیث نہیں دکھاسکے۔ نہ فلاں کام کے کرنے کی حدیث دکھاسکے نہ فلاں کام کے منع کی حدیث دکھاسکے۔ اب سب غیر مقلد یہ پوچنڈہ کریں گے کہ جی وہ مولوی صاحب کہاں سے بے چارے حدیث لائیں گے۔ فقہ ہی تو ساری عمر پڑھتے پڑھاتے ہیں۔

(۲) اور اگر کسی جگہ پھنس جاؤ کہ کوئی صاحب کوئی حدیث کی کتاب لے آئیں کہ تم اہل حدیث ہو۔ دیکھو کتنی احادیث ہیں جن پر تمہارا عمل نہیں۔ تو گھبرانے کی ضرورت نہیں، فوراً ایک صفحہ نکال کر کھا کرو، لو جی یہ حدیث کی پتہ نہیں کون سی کتاب لے آئے؟ باقی حدیث کی سب کتابوں کا پوری ڈھنڈائی سے نہ صرف انکار کرو بلکہ استزرا بھی کرو اور اتنا ذائق اڑاؤ کہ پیش کرنے والا ہی بے چارہ شرمندہ ہو کر حدیث کی کتاب پھپا لے اور آپ کی جان چھوٹ جائے۔

(۳) اگر بالفرض کوئی ان چھ کتابوں میں سے کوئی حدیث دکھادے جو تمہارے خلاف ہو تو فوراً کوئی شرط اپنی طرف سے لگا دو کہ فلاں لفظ دکھاؤ تو ایک لاکھ روپیہ انعام۔ جیسے مرازی کہتے ہیں کہ ان الفاظ میں حدیث دکھاؤ کہ مسیح علیہ السلام اسی جسد عنصری کے ساتھ زندہ آسمان پر اٹھائے گئے، وہ حدیث صحیح صریح مرفاع غیر مرجوح ہو یا جیسے غیر مقلد کہتے ہیں کہ رفع یہین کے سلسلہ میں «منسوخ» کا لفظ دکھاؤ اور اس پر اتنا شور مچاؤ کہ وہ خوبی خاموش ہو کرہ جائے۔

(۴) اگر بالفرض وہ لفظ مل بھی جائے اور مخالف دکھادے کہ دیکھو جس لفظ کا تم نے مطالبہ کیا تھا وہ حدیث میں موجود ہے تو پورے زور سے تین مرتبہ اعلان کردو، ضعیف ہے، ضعیف ہے، ضعیف ہے۔ اب حدیث بھی نہ مانی پڑی اور رعب بھی قائم ہو گیا کہ دیکھوان مولوی صاحبان کو تحقیق ہی نہیں تھی۔ اس ان پڑھ کو پتہ چل گیا کہ حدیث ضعیف ہے۔

(۵) چھٹا اور آخری نمبر: استاذ جی تاکید فرماتے تھے کہ جو نماز نہیں پڑھتا،

اس کو نہیں کہنا کہ نماز پڑھو۔ باں جو نماز پڑھ رہا ہو، اس کو ضرور کہنا کہ تیری نماز نہیں ہوتی۔ بس یہ چھ نمبر ہمارے علم کلام کا محور تھے۔ والد صاحب "پابند صوم و صلوٰۃ تہجد گزار اور عاد بذہب آدمی تھے۔ روزان سے جھگڑا ہوتا کہ نہ تمہاری نماز دین ہے نہ تمہارا دین ہے، نہ تمہاری تہجد مقبول ہے نہ کوئی اور عبادت۔ والد صاحب فرماتے بیٹا! لڑا نہیں کرتے تیری نماز بھی ہو جاتی ہے اور ہماری بھی۔ میں کہتا کتنا بڑا دھوکا ہے۔ کیا ایک خدا نے دو نمازیں اتاری ہیں، ایک مدینہ میں، ایک کوفہ میں۔ ہماری نماز بھی والی نماز ہے جو ہمیں جنت میں لے کر جائے گی۔ والد صاحب فرماتے، بکواس نہ کیا کرو۔ ہم اس کو اپنی بہت بڑی فتح سمجھتے تھے اور ساتھ یہ بھی رعب کہ میں تو آپ کا بہت احترام کرتا ہوں ورنہ اگر میں فقہ حنفی کا بھانڈا پھوڑ دوں تو تعفن سے سب کے دماغ پھٹ جائیں گے۔ چند سال اسی صورت میں گزر گئے۔

## نقل مکانی

ہم وباں سے دوسری جگہ چلے گئے۔ وباں نہ کوئی اکسانے والا نہ شاباش دینے والا۔ البتہ شر میں ایک مدرسہ میں ایک وقت پڑھنے چلا جاتا۔ وباں میرے اس باقی علم الخوا، بلوع المرام اور نسائی شریف تھے۔ مقصد تعلیم کسی کتاب کا پورا پڑھنا نہیں ہوتا تھا بس فاتحہ خلف الامام رفع یہین، آمین، سینے پر اتھ باندھنا، ٹانگلیں چڑھی کرنا، اگر یہ مسائل آجائیں تو فرست ڈویژن پاس ہو جانا یقینی تھا۔ البتہ اب گاؤں میں وہ گرام کی باقی نہ رہی تھی۔

## تحریک ختم بوت

اسی دوران ۵۳ء کی تحریک ختم بوت چلی، ہمارے لکھوںی صاحبان تحریک کے مخالف تھے کیونکہ وہ قادیانیوں کو مسلمان کہتے تھے۔ اس تحریک میں علاقہ پچھو کے دو بزرگ حضرت مولانا سید محمد عبدالحنان صاحب قدس سرہ تاجک والے اور

حضرت مولانا عبد القدیر صاحب قدس اللہ سرہ سابق شیخ الحدیث لعلیم القرآن راجا بازار راول پنڈی اپنے علاقے سے تحریک ختم نبوت کے سلسلہ میں گرفتار ہوئے۔ ان دونوں حضرات کو ساہیوال جیل منتقل کر دیا گیا اس جیل میں اوکاڑہ کے قائد تحریک ختم نبوت حضرت مولانا ضیاء الدین صاحب سیوباروی فاضل دیوبند بھی موجود تھے۔ اول الذکر دونوں بزرگ فاضل دیوبند اور امام العصر علامہ سید محمد انور شاہ صاحب کشمیری نوراللہ مرقدہ کے اخص تلانہ میں سے تھے۔ حضرت مولانا سیوباروی نے دونوں حضرات کو راضی کر لیا کہ وہ رہائی کے بعد اوکاڑہ میں تدریس فرمائیں گے۔ چنانچہ دونوں حضرات اوکاڑہ تشریف لے آئے۔ احناف نے بہت اشتخار شائع کئے "اوکاڑہ میں علم و عرفان کی بارش" اور ان حضرات کا شاندار استقبال کیا۔

### مناظرہ کا شوق

اس وقت میرے غیر مقلد استاد جناب مولانا عبد الجبار صاحب محدث کھنڈیلوی تھے۔ آپ نے مجھے بلایا اور فرمایا کہ سنابے علامہ انور شاہ کے شاگرد آئے ہیں، ان سے مناظرہ کرنا ہے۔ میں نے کہا حضرت وہ کیا کریں گے، خود امام صاحب بھی قبر سے اٹھ کر آجائیں تو ہمارا مقابلہ نہیں کر سکیں گے۔ ہمارے پاس حدیث ہے ان کے پاس قیاس۔ استاد صاحب بہت خوش ہوئے۔ دعائیں دیں اور ایک اشتخار دیا جس کا عنوان تھا "دنیا بھر کے حفیوں کو گیارہ ہزار روپے انعام کا کھلا چیلینگ" فرمایا یہ اشتخار لے جاؤتے یقیناً تمہاری ہے۔

### عید گاہ میں

ان حضرات کا قیام عید گاہ کے مدرسے میں تھا۔ میں نے دیکھا۔ حضرت مولانا عبد الحنان صاحب کے گرد بہت مخلوق ہے اور حضرت مولانا عبد القدیر صاحب کے گرد کچھ کم لوگ ہیں۔ میں نے اسی سے اندازہ لگایا کہ اول الذکر ان دونوں

حضرات میں سے بڑے عالم ہیں، میں ان کے پیچے چار پانی پر بیٹھ گیا۔ حضرت کے کندھے، پھر سر کو سلانا شروع کر دیا۔ حضرت نے دو تین دفعہ میری طرف دیکھا اور خاموش رہے۔ چوتھی مرتبہ پوچھا کیا کام کرتے ہو۔ میں بھی موقع کی تلاش میں تھا۔ جھٹ جیب سے اشتخار نکال کر حضرت کے سامنے پھیلا دیا اور عرض کیا کہ حضرت اہل حدیث حضرات نے ہمیں بہت تنگ کر رکھا ہے۔ وہ فی حدیث ہزار روپیہ انعام بھی دیتے ہیں لیکن ہمارے علماء کے پاس کوئی حدیث نہیں۔ آپ ضرور میری رہنمائی فرمائیں اور یہ احادیث لکھوادیں جن میں ان گیارہ سوالوں کا جواب ہو۔ حضرت نے فرمایا میں نے پنجاب میں تدریس بہت کم کی ہے، میری اردو زیادہ صاف نہیں۔ مولانا عبد القدیر صاحب نے اکثر تدریس پنجاب میں کی ہے اور ان کی اردو بھی صاف ہے اور ان کو ان مسائل میں دلچسپی بھی ہے، ان سے سمجھ لیں۔ میں اٹھا اور مولانا عبد القدیر صاحب کی طرف چلا۔ ادھر حضرت نے مولانا کو آواز دی کہ مولانا، لڑکا ذہین ہے۔ آپ اس کو سمجھائیں۔ اللہ تعالیٰ سے بڑی امید ہے کہ انشاء اللہ پہلے بی جلا ب سے گند لکل جائے گا۔ مولانا اشتخار پڑھ رہے تھے، میں مولانا کا چپہ پڑھ رہا تھا۔ کبھی تھوڑا سازیر لب مسکرا دیتے، کبھی پیشانی پر ناراٹگی کے شکن ابھر آتے۔ بہر حال مولانا نے پورا اشتخار پڑھ لیا۔

### نیت

حضرت نے سب سے پہلے یہ ارشاد فرمایا کہ بیٹھا اپنی نیت درست کرو۔ اگر کوئی شخص اس نیت سے مسئلہ پوچھتا ہے کہ دین کا مسئلہ سمجھ کر عمل کرنا ہے تو مسئلہ پوچھنے کا اجر الگ ملتا ہے اور اس پر عمل کرنے کا الگ اور اگر کسی شخص کی نیت مسئلہ پوچھنے میں شرارت یافتہ کی ہو تو مسئلہ پوچھنے کا گناہ الگ ہو گا اور شرارت کا الگ۔ فرمایا میں تو اسی نیت سے مسئلہ سمجھاؤں گا کہ خالص اللہ کی رضا مقصود ہے اور بس۔ میں نے کہا کہ میں بھی اللہ ہی کی رضا کے لئے سمجھنا چاہتا ہوں۔

## دلیل کس کے ذمہ؟

حضرت نے فرمایا کہ اس اشتئار میں بہت سے دھوکے ہیں مگر مولویوں کے دھوکے مولوی ہی سمجھ سکتے ہیں۔ ہر شخص کے بین کاروگ نہیں۔ فرمایا اگرچہ اشتئار والے نے اپنے آپ کو اہل حدیث لکھا ہے مگر دراصل یہ منکر حدیث ہے کیونکہ مشور حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے البینۃ علی المدعی کہ گواہ مدعی کے ذمہ ہوتے ہیں اور دنیا کی ہر عدالت بھی ہمیشہ مدعی سے بھی گواہ مانگتی ہے۔ ان گیارہ کے گیارہ مسائل میں مدعی غیر مقلد ہیں۔ دلیل ان کے ذمہ ہے مگر اس نے اپنی محضوری پر پودہ ڈالنے کے لئے ہم سے سوال کر دالے ہیں۔ فرمایا اس کو مثال سے سمجھو۔ راضی اذان میں کچھ کلمات زیادہ کہتے ہیں مثلاً اشہدان علیا ولی اللہ الخاب ہمیں تحقیق ہے کہ ان سے سوال کریں کہ آپ کسی آیت یا حدیث سے ثابت کریں کہ بنی یا کنم از کم حضرت علیؓ سے ان کلمات کا ثبوت ہو۔ مگر وہ قیامت تک اس کا ثبوت نہیں دے سکتے۔ مگر وہ اپنے جاہل مریدوں کو دھوکا دینے کے لئے اگر یوں سوال بنائیں جس طرح اس غیر مقلد نے بنایا ہے کہ دنیا بھر کے غیر مقلد اکھٹے ہو کر ایک حدیث صحیح صریح مرفوع غیر مجموع ایسی پیش کریں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یا حضرت علیؓ نے اذان میں یہ کلمات کہنے سے منع فرمایا ہو تو منع کا لفظ دکھانے پر مبلغ ایک لاکھ روپیہ نقد انعام دیا جائے گا۔

اب آپ ایسی حدیث اپنے استاذ سے لکھوا لاؤ یا شیعہ مذهب کا سچا ہونا اور غیر مقلدوں کے مذہب کا جھوٹا ہونا مان لو کہ ساری دنیا کے غیر مقلد ایک حدیث نہیں دکھاسکے۔ میں نے کہا تم کیوں حدیث دکھائیں؟ جو یہ زائد کلمات کہتے ہیں، وہ اس کا ثبوت پیش کریں۔ ہمیں منع کی حدیث سنانے کی کیا ضرورت ہے۔ یہ سوال تو محض دھوکا ہے۔ فرمایا پھر فرمیں تم تکرتے ہو اور حدیث ہم سے منع کی مانگتے ہو، یہ بھی ایسا ہی دھوکا ہے۔ پھر فرمایا دیکھو قرآن پاک کی پہلی سورت فاتحہ ہے۔ اس کا

نام امام القرآن ہے اور اسی پر زیادہ چکرے ہیں۔ کوئی فاتحہ علی الطعام (یعنی کھانے پر فاتحہ دلانا) پر لڑتا ہے اور کوئی فاتحہ خلف الامام پر (یعنی امام کے پیچے سورہ فاتحہ کے ضروری ہونے)۔ جبکہ سورہ فاتحہ میں بنیادی طور پر دو ہی مسئلے ہیں۔ مسئلہ توحید اور مسئلہ تقلید، فاتحہ علی الطعام واللوں کو توحید اچھی نہیں لگتی اور فاتحہ خلف الامام والوں کو تقلید اچھی نہیں لگتی۔ یعنی فاتحہ کے مانتے کو دل کسی کا بھی نہیں چاہتا۔ پھر مجھ سے پوچھا کہ اگر تمہارا مناظرہ فاتحہ علی الطعام والوں سے ہو جائے تو آپ ان سے سوال کریں گے کہ ایصال ثواب کی نیت سے کھانے پر فاتحہ پڑھنے کی حدیث لاؤ یا ان کو بھی سوال کا حق دیں گے کہ ساری دنیا کے غیر مقلدین مل کر صرف ایک حدیث صحیح صریح مرفوع غیر مجموع ایسی پیش کر دیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص ایصال ثواب کی نیت سے کھانا سامنے رکھ کر اس پر فاتحہ پڑھنے سے منع فرمایا ہو۔ خاص منع کا لفظ دکھانے پر ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔ مجھ سے فرمایا، جاؤ ایسی حدیث لے آؤ۔ اس پر میں نے کہا کیوں؟ جب کھانے پر فاتحہ پڑھنے میں تو دلیل بھی وہ لائیں۔ ہم سے منع کی دلیل کیوں مانگتے ہیں۔ فرمایا پھر امام کے پیچے تم فاتحہ پڑھنے ہو یا ہم؟ میں نے کہا ہم، فرمایا پھر ہم سے منع کی حدیث کیوں مانگتے ہو۔ کیا شعیب علیہ السلام کی قوم کی طرح تمہارے خریدنے کے باٹ اور بیخنے کے باٹ اور ہیں؟ آپ کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان یاد نہیں کہ اپنے بھائی کے لئے وہی پسند کرو جو تمہیں اپنے لئے پسند ہو۔

## دلیل خاص کا مطالبہ

فرمایا مدعی سے بھی دلیل کا مطالبہ تو کیا جا سکتا ہے مگر دلیل خاص کا مطالبہ جائز نہیں ہوتا۔ یہ تو کافروں کا طریقہ تھا کہ وہ ان مجرمات کو کافی نہیں سمجھے تھے جو بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے باخور پر ظاہر ہوئے۔ فرمائشی مجرمات کا مطالبہ کرتے تھے اپنی طرف سے شرطیں لگا لگا کر۔ پھر اگر فرمائشی مجرمه نہ دکھایا گیا تو وہ یہ پر اپننڈہ کرتے

لیں گے ورنہ اس سے پہلے جو آپ نے از خود فرمایا ہے وہ ہم ہرگز نہیں مانیں گے۔ اب میں دل بی دل میں سوچ رہا تھا کہ بات تو مولانا بالکل صحیح فرمائے ہیں۔ ہمیں کوئی سودھیت بھی سنادے ہم اس پر توجہ ہی نہیں دیتے بلکہ بیکار سمجھ کر چھوڑ دیتے ہیں کہ ہمارے استاد نے جو لفظ مانگا ہے وہ حضور نے کیوں نہیں فرمایا۔ یہ تو گویا رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو مشورہ دینا ہیکہ حضرت آپ کو کوئی مسئلہ بتانا ہو تو الفاظ ہم سے بنالینا اور شرط بھی ہم سے پوچھ لینا کیونکہ اگر آپ نے ہماری شرط کے مطابق ہمارا ہی لکھا ہوا نظرہ بیان نہ فرمایا تو ہم ہرگز آپ کی بات نہیں مانیں گے۔

### ایک سوال

میں نے عرض کیا کہ حضرت آپ بھی کوئی سوال ایسا بنا سکتے ہیں کہ اس میں صرف حدیث کا مطالبہ ہو اور ساتھ انعام کا بھی وعدہ ہو اور ہمارے استاد بھی اس طرح کی حدیث پیش نہ کر سکیں بلکہ اس سوال کو دھوکا کہنے پر مجبور ہوں، جیسے آپ ان کے سوالات کو دھوکا فرمائے ہیں۔ مولانا نے مسکراتے ہوئے فرمایا کہ کیا دھوکا بھی اچھی چیز ہے کہ ہم بھی شروع کر دیں، میں نے کہا مجھے دھوکا سمجھانے کے لئے آپ ضرور کوئی سوال لکھ دیں تو حضرت نے اسی اشتہار کے دوسرا طرف سوال لکھا کہ آپ اپنی ہی شرط کے موافق ایک ہی حدیث صحیح صریح مرتفع غیر مجرور ایسی پیش فرمائیں جس سے ثابت ہو کہ دلیل شرعی صرف حدیث صحیح صریح مرتفع غیر مجرور ہے تو میں آپ کو پچاس ہزار روپے نقد انعام دوں گا۔ اور مولانا معرفت میں ہی مختصر ہے تو میں آپ کو پچاس ہزار روپے کے نقد انعام دوں گا۔ اسی طرح تمہارا حال بھی ہے۔ تم یہ بات دل سے نکال دو کہ تمہارا ایمان نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ہے۔ ہرگز نہیں۔ تمہارا ایمان صرف اپنے استاد کی شرط پر ہوتا ہے۔ جس طرح کافر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے کہتے تھے کہ جو ہم کہتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ سے کملوا دو یا اللہ تعالیٰ سے کروادو تو ہم مان لیں گے ورنہ نہیں۔ اسی طرح آپ کے استاد آپ کو ایک عبارت لکھ دیتے ہیں کہ بعینہ یہ الفاظ اللہ کے نبی سے کملوا دو تو ہم مان

تھے کہ سرے سے کوئی معجزہ دکھایا ہی نہیں گیا۔ اس کی مثال یہ ہے کہ ایک آدمی آئے اور کہے کہ میں بہت گنة گار ہوں، ساٹھ سال عمر ہو گئی ہے کبھی نماز نہیں پڑھی۔ آج توبہ کرنے آیا ہوں۔ آپ مجھے مکمل نماز کا طریقہ سکھا دیں مگر میری صرف ایک شرط ہے کہ نمازوں کی رکعت بھی قرآن سے دکھائیں، شا بھی، تشهد بھی، درود شریف کے الفاظ بھی صرف قرآن سے دکھائیں، کیونکہ میں خدا کی عبادت صرف خدا کی کتاب کے مطابق کرنا چاہتا ہوں اور کسی کو نہیں مانتا تو کیا آپ اس کو یہ سب چیزیں قرآن پاک سے دکھادیں گے؟ اگر نہ دکھا سکیں اور وہ یہ کہے کہ قرآن سے نماز نہیں سکھا سکے تو ٹھیک ہے مگر یوں کہے کہ ان مسائل کا کوئی ثبوت نہیں دے سکے تو یہ بات غلط ہے۔ اسے کہتے ہیں دلیل کو خاص کرنا۔ اگر کسی عدالت کے ساتھ یہ معاملہ کیا جائے تو وہ عدالت ساری عمر میں ایک مقدمہ کا بھی فیصلہ نہ کر سکے۔ مثلاً عدالت مدعی سے گواہ مانگے گی۔ مدعی جو گواہ بھی پیش کرے، آپ کو اس پر جرح کا پورا حق دے گی مگر آپ کو گواہ خاص پر ضد کرنے کی اجازت نہیں دے گی کہ مدعی نے زید کو گواہ بنا یا۔ عدالت آپ سے کہے گی کہ اس پر جرح کرو۔ آپ کہیں کہ میں اس کو گوہ ہی نہیں مانتا۔ ملک کا صدر یا وزیر اعظم گواہی دے تو میں مانوں گا تو کیا کوئی عدالت اس غلط اصول پر پل سکے گی۔

### ایمان نبی پر یا شرط پر؟

حضرت نے مزید فرمایا جیسے کافر ایمان نبی پر نہیں اپنی فرائش پر رکھتے تھے اسی طرح تمہارا حال بھی ہے۔ تم یہ بات دل سے نکال دو کہ تمہارا ایمان نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ہے۔ ہرگز نہیں۔ تمہارا ایمان صرف اپنے استاد کی شرط پر ہوتا ہے۔ جس طرح کافر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے کہتے تھے کہ جو ہم کہتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ سے کملوا دو یا اللہ تعالیٰ سے کروادو تو ہم مان لیں گے ورنہ نہیں۔ اسی طرح آپ کے استاد آپ کو ایک عبارت لکھ دیتے ہیں کہ بعینہ یہ الفاظ اللہ کے نبی سے کملوا دو تو ہم مان

اب میں وہ اشتئار لے کر اٹھا۔ والپس آیا تو استاد جی بڑی بے قراری سے گیٹ پر کھڑے میرا انتظار کر رہے تھے۔ جب میں واپس پہنچا تو پوچھا کوئی ہمارے اشتئار کو باٹھ لگاتا تھا۔ میں نے کہا حضرت آج تو بہت بڑی طرح ہاتھ لگایا اور انہوں نے بھی ایک حدیث کامطالبه کیا ہے۔ اگر آپ لکھ دیں تو وہ پچاس بزرار روپیہ انعام دیں گے۔ انہوں نے دستخط بھی کر دی ہے۔ استاد جی نے سوال کی ایک سطر پڑھتے پڑھتے پورے زور سے تین مرتبہ پسینہ صاف فرمایا۔ استاد کو پسینہ میں غرق دیکھ کر سوال کے دزن کا اندازہ مجھے بھی ہو رہا تھا۔ ادھر اللہ کی طرف سے میری ہدایت کا وقت آن پہنچا تھا۔ استاد جی کے منہ سے سوال پڑھتے ہی پھلا جملہ یہ لکلا، بیٹا یہ شرطیں دھوکے کے لئے لگائی جاتی ہیں۔ یہ سنتے ہی میرے تو پاؤں تلے سے زمین لکل گئی۔ میں نے کہا حضرت دھو کا اور دین میں اور وہ بھی قرآن و حدیث کے نام پر۔ میں نے کہا استاد جی یہ تو آج مولانا نے سمجھایا ہے کہ بنی پر تمہارا ایمان نہیں۔ تمہارا ایمان محض استاد کی جعلی شرطیں پر ہے اور آج آپ نے خود ہی ان شرطیں کو دھو کا فرمادیا۔ تو ہم تو کہیں کے بھی نہ رہے۔

نہ خدا ہی ملا نہ وصال صنم  
نہ ادھر کے رہے نہ ادھر کے رہے

### ایک اور سوال

استاد صاحب کی درسگاہ میں تپائی پر استاد صاحب کی کتاب میں کاپیاں وغیرہ میں ہی رکھا کرتا تھا۔ ان میں دو موٹی موٹی کاپیاں تھیں۔ ایک پر لکھا تھا "تقریر صحیح بخاری شریف از علامہ اور شاہ صاحب کشیری صدر مدرس دارالعلوم دیوبند" دوسرا پر لکھا تھا "تقریر ترمذی شریف از سید حسین احمد مدñ صدر مدرس دارالعلوم دیوبند" ایک دن

میں نے استاد جی سے پوچھا تھا کہ استاد جی آپ ان مشرکوں کی کاپیاں اپنے پاس کیوں رکھتے ہیں۔ (اس زمانہ میں علمائے احتفاظ کو مشرک کہنا ہمارے ہاں بہت بڑی نیکی اور استاد محترم کو خوش کرنے کا بہت بڑا ذریعہ تھا)۔ استاد محترم اس پر بہت خوش ہوئے اور خوب شاباش دی۔ استاد جی نے فرمایا بیٹا مسائل میں ہمارا ان کے ساتھ اختلاف ہے گراللہ تعالیٰ نے ان حضرات کو علم سے بہت نوازا ہے، ہم ان کی کاپیاں پڑھے بغیر نہ بخواری پڑھا سکتے ہیں نہ ترمذی، آج وہ بات میرے ذہن میں ابھر آئی، میں نے پوچھا استاد جی آپ دھو کا ان لوگوں کے ساتھ کرتے ہیں جن کی کاپیاں پڑھے بغیر آپ بخواری اور ترمذی نہیں پڑھا سکتے؟ استاد جی نے یہ بات سن کر فرمایا جاؤ دفع ہو جاؤ اب وہاں نہ جانا۔ میں نے کہا استاد جی آپ حدیث تو لکھ دیں میں انعام لے کر آتا ہوں۔ استاد جی نے ایک تھپٹا رارا کہ جاؤ بیٹھو۔

### دوبارہ جانا

اب عصر کے بعد میں دوبارہ حضرت مولانا عبد القدر صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے عرض کیا کہ حضرت یہ بات تو نکفرم ہو گئی کہ یہ سوالات محض دھو کا ہیں۔ لیکن یہ فرمائیے کہ آپ لوگ حدیث کے مقابلہ میں امام ابوحنفیہ کے اقوال کیوں ترجیح دیتے ہیں۔ حضرت نے فرمایا یہ بالکل جھوٹ ہے۔ حضرت نے مجھے مطالعہ کے لئے اعلاء السنن عنایت فرمائی جس کے ساتھ اردو ترجمہ بھی تھا۔ اب میں جب احادیث پڑھتا تھا تو حیرانی ہوتی تھی کہ یہ لکنایا بڑا جھوٹ ہے جو ہم روزانہ بولتے ہیں۔ اب میں اپنے استاد جی سے پوچھتا کہ استاد جی ان سب احادیث کو جو اعلاء السنن میں لکھی ہیں آپ کیوں نہیں مانتے اور ان پر عمل کرنے والوں کو آپ اہل الرائے کیوں کہتے ہیں؟ اور اس کتاب کا کوئی مکمل جواب کسی غیر مقلد عالم نے لکھا ہو تو مجھے بتائیں میں اس کا بھی مطالعہ کروں مگر پورے تجسس کے بعد بھی یہی پتہ چلا کہ اس کے جواب سے ساری دنیاے غیر مقلدیت عاجز ہے۔ میں اس کتاب اعلاء

السن کا وہاں مدرسے میں بیٹھ کر مطالعہ کرتا تو استاد جی سخت ناراض ہوتے بلکہ ایک دو دفعہ میری پٹائی بھی کی۔ میری سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ اہل حدیث حدیث کے اتنے دشمن کیوں ہیں؟ میں کھتا آپ مجھے احادیث کیوں نہیں پڑھنے دیتے؟ وہ بس ایک ہی رٹ لگاتے کہ یہ حدیث کی کتاب تم ہمارے مدرسے میں کیوں لائے؟ میں نے ایک دن دیوار پر خوشخط یہ حدیث لکھ دی کہ آپ سے متواری حدیث میں ہے اسفرابالفجر فانہ اعظم للاجر (کہ فخر کی نمازوں شون کر کے پڑھو۔ اس میں زیادہ ثواب ہے)۔ پوری مسجد میں شور مج گیا، یہ حدیث کس نے لکھی؟ کیوں لکھی؟ مارکالواں کو۔ اگلے دن میں نے دیوار پر یہ حدیث لکھ کر لگادی اب ردو بالصلوٰۃ فان شدہ الحرم فیح جہنم (کہ ظہر کی نماز ہندی کر کے پڑھو گری کی شدت جسم کی سانس سے ہے)۔ اس پر میری جواب طلبی ہوئی کہ تم شرارتیں کیوں کرتے ہو۔ اگلی نماز سے پہلے میں نے دیوار پر یہ حدیث لگادی فقیہ واحد اشد علی الشیطان من الف عابد (ایک فقیہ، شیطان پر ہزار عابد سے زیادہ سخت ہے)۔ میں یہ اندازہ لگاتا تھا کہ ان لوگوں کو جتنا بعض حدیث سے ہے، کسی اور چیز سے نہیں۔

### تیسرا بار

پھر میں مولانا کے پاس گیا، پوچھنے لگے تقلید شخصی کو کیا کہتے ہو؟ میں نے کہا شرک۔ فرمایا جتنے محدثین کا ذکر طبقات حفیہ، طبقات مالکیہ، طبقات شافعیہ اور طبقات حنبلہ میں ہے وہ سب مشرک ہیں؟ میں نے کہا بلاشبک۔ فرمایا پھر تو صحاح ستہ والے بھی مشرک ہو گئے۔ تم بلوع المرام پڑھتے ہو، ابن حجر شافعی بھی مشرک ہوئے۔ تم نسائی پڑھتے ہو وہ بھی امام شافعی کے مقلد ہے، اسلئے وہ بھی مشرک ہو گئے۔ اب میں استاد صاحب کے پاس آیا۔ میں نے پوچھا کہ کسی محدث یا مسلمہ مورخ نے محدثین کے حالات میں کوئی کتاب "طبقات غیر مقلدین" کے نام سے لکھی ہو تو وہ دکھائیں۔ استاد صاحب ناراض ہو گئے کہ تم بس شرارت کرتے ہو اور

طلباء کو "اعلاء السن" سے حدیث سناتے ہو اور مسجد کی دیوار پر حدیثیں لکھ لکھ کر لگاتے ہو۔ ہم ان بالتوں کو برداشت نہیں کر سکتے۔ حدیثیں سنانے اور لکھنے سے باز آؤ درستہ مدرسے سے نکل جاؤ۔ ہمارے پاس "طبقات غیر مقلدین" نامی کوئی کتاب نہیں۔ میں پھر حضرت کے پاس آیا تو آپ نے فرمایا کہ انگریز کے دور سے پہلے کے پاک و ہند میں غیر مقلدین کی کوئی مسجد، کوئی مدرسہ، کوئی قبر، کوئی ترجمہ قرآن، کوئی ترجمہ حدیث ہو تو دکھاؤ۔ کوئی نماز کی مکمل کتاب ہو وہ لا بد۔ اب جب میں نے استاد جی سے یہ پوچھا تو کاٹلو تو بدن میں لمو نہیں۔ غصے میں بولے تمہیں شرارت کے سوا کچھ نہیں سو جھتا۔

### لطیفہ

ایک دن نسائی کا سبق تھا اور مسئلہ قراءۃ خلف الامام کا۔ میں بھی سبق میں بیٹھا مگر کتاب ہاتھ میں نہیں لی۔ استاد جی نے پوچھا، کتاب کہاں ہے؟ میں نے کہا کمرے میں۔ فرمایا لایا کیوں نہیں؟ میں نے کہا وہ تو مشرک کی لکھی ہوئی ہے، میں کیوں ہاتھ لگاؤں۔ استاد جی نے بل تو کھائے مگر خاموش رہے۔ امام نسائی نے باقاعدہ باب باندھا ہے باب تاویل قوله تعالیٰ و اذا قری القرآن فاستمعوا له و انصتوا على علم

ترحمنو اور پھر حدیث لائے ہیں اذاقوا فانصتوا گویا خدا رسول دونوں کا حکم ہے کہ امام جب قراءت کرے تو مقتدى خاموش رہیں۔ یہ آیت اور حدیث استاد صاحب کے خلاف تھی۔ استاد صاحب اس حدیث کو شید کرنے پر تل گئے۔ فرمایا ابو خالد احر مدرس ہے، یہ حدیث جھوٹی ہے۔ ابو خالد احر کا کوئی متتابع دنیا کی کسی حدیث کی کتاب میں نہیں۔ میں نے علامہ انور شاہ کشمیری سے بات کی وہ بھی کوئی متتابع نہ دکھا سکے۔ میں نے آٹھ دس مناظرے کئے ہیں کوئی ماں کا لعل جواب نہیں دے سکا۔ میں تو مطالعہ کر کے بیٹھا تھا، دل بی دل میں استاد جی کی اس جرات پر شرمسار ہو رہا تھا مگر زبان سے خاموش تھا کہ استاد صاحب کی نظر عنایت مجھ پر ہوئی۔ فرمایا او حنفی! خالد کا

کوئی متنازع ہے؟ (حالانکہ میں ابھی حنفی نہیں ہوا تھا)۔ میں نے کہا استاد جی! آپ اوپر کو منہ اٹھا کر بیٹھے ہیں اس طرح متنازع کیے نظر آئے گا۔ ذرا آنکھیں کتاب پر لگائیں تو اسی کتاب میں اس کامتنازع محمد بن سعد انصاری موجود ہے اور میں نے اٹھا کر اس پر الگلی رکھ دی۔ اب تو استاد صاحب غصے میں گالیوں پر اتر آئے۔ میں نے آہستہ سے تسبیح نکال کر پاس رکھ دی۔ فرمایا یہ کیا؟ میں نے عرض کیا آپ کو جو گالیوں کی تسبیح پڑھنی ہو وہ پڑھ لیں پھر مجھے بتائیں کہ آخر آپ کو سامنے رکھی ہوتی کتاب میں یہ متنازع نظر کیوں نہیں آیا؟ بس پھر تو لاٹھی سے پٹائی شروع ہو گئی اور مجھے مدرسے سے نکال باہر کیا گیا۔ اب میں اعلاء السنن اور حضرت مولانا محمد حسن صاحب محدث فیضن پوری کی کتاب ستہ ضروریہ، الدلیل، المبین وغیرہ کا مطالعہ کرتا، لیکن ابھی ذہن سے غیر مقلدیت نکل نہیں رہی تھی۔ کوئی فقہ کا مستند دیکھتا، اس کے لئے حدیث کی تلاش میں بھاگتا۔ کمی ماہ بعد پھر ذہن نے پلٹا کھایا۔ اب اگر کوئی آیت یا حدیث پڑھتا تو ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا کہ اس کا جو مطلب ذہن میں آیا ہے، وہ مرزا قادیانی کی طرح نیا ہی ہے یا علماء اور اسلاف نے بھی یہی مطلب سمجھا ہے؟ تواب خود رائی اور خود بینی کی بیماری ذہن سے نکلی اور غیر مقلدیت کاروگ دل سے رخصت ہوا اور میں اہل سنت والجماعت حنفی مسلک پر جم گیا۔ دعا فرمائیں اللہ تعالیٰ اس مسلک حنفی پر استقامت نصیب فرمائیں۔ آمین۔



## ایک یادگار ملاقات



## ☆ ایک یاد گار ملاقات ☆

کراچی کے سفر میں ایک صاحب سے ملاقات ہوئی جو اپنا نام مرتضیٰ وحید بیگ بتا رہے تھے۔ وہ اصل میں پنجابی ہیں مگر عرصہ دراز سے امریکہ میں مقیم ہیں۔ انہوں نے اپنی سرگزشت یوں بیان فرمائی کہ میں یہاں سے ایف، اے کر کے امریکہ گیا تھا۔ ایک سال اس حال میں گزارا کہ دونوں عدیں اور چند اور نمازیں بھی پڑھیں۔ آخری عید نماز میں دو تین ساتھیوں سے ملاقات ہوئی جو تبلیغی جماعت سے تعلق رکھتے تھے۔ انہوں نے میرا ایڈریس نوٹ کیا پھر مجھ سے مسلسل رابطہ رکھا۔

### زندگی میں تبدیلی

ان حضرات کی صورت اور سیرت شریعت محمدیہ کی ترجیح تھی۔ ان کے ساتھ اٹھنے بٹھنے سے مجھے بھی اسلامی زندگی کا احساس ہوا۔ میں نے تبلیغی جماعت کے ساتھ وقت لگانا شروع کر دیا۔ مجھے ایک عجیب ذہنی سکون اور قلبی راحت محسوس ہوئی اور الحمد للہ میں نماز روزے کا پابند بن گیا۔ حرام حلال کا انتیاز کرنے لگا۔ اپنے وقت اور مال سے کچھ حصہ دین سکھنے اور اس کی تبلیغ کرنے کے لئے وقف کر دیا۔ بیوی بچوں دوست احباب سب پر محنت کی اور ایک پر سکون دینی ما حل بن گیا اور میری زندگی کی کپڑے چار سال اسی طرح گزرے۔ میں نے اور میری بیوی نے گزشتہ زندگی کی چھوٹی ہوئی نمازوں کو قضا کیا۔ حقوق اللہ اور حقوق العباد میں جو کوتاہیاں ہوئی تھیں، شرعی مسائل پوچھ کر ان کی ادائیگی اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ندامت اور توبہ کا شغل اختیار کیا۔ فضائل اعمال تعلیم الاسلام اور بہشتی زیور خرید کر روزانہ ان کی تعلیم کرنے اور عمل میں اضافہ کی حتی المقدور کوشش کرتے رہتے۔

### ایک اور تجربہ

چار سال کے بعد ایک عید کے موقعہ پر ہی دو تین نوجوانوں نے مجھے آگھیرا۔

سامنے بالکل لا جواب ہو گیا اور واقعی مجھے بڑا دھکا لگا اور خیال ہوا کہ کہ شیخ الحدیث صاحب نے بعض جگہ حوالے کیوں نہیں دئے؟ جناب وحید صاحب نے یہ فرق بتلاتے ہوئے مجھ سے کہا کہ آپ مجھے اس کا جواب دیں۔ میں نے کہا اس کا جواب حضرت شیخ الحدیث خود دے چکے ہیں۔ فرماتے ہیں: ”اس جگہ ایک ضروری امر پر تنبیہ کرنا بھی لابدی ہے۔ وہ یہ کہ میں نے احادیث کا حوالہ دینے میں مشکوٰۃ، تقعیٰ الرواۃ، مرقاۃ، احیاء العلوم کی شرح اور منذری کی ترغیب و تہسیب پر اعتماد کیا ہے اور کثرت سے ان سے لیا ہے اس لئے ان کے حوالہ کی ضرورت نہیں سمجھی۔ البتہ ان کے علاوہ کہیں سے لیا ہے تو اس کا حوالہ نقل کر دیا۔“ (فضائل قرآن صفحہ) اس نے اس عبارت کو تین دفعہ پڑھا اور سکھنے لگا کہ حضرت نے واقعی بات واضح فرمادی لیکن میں نے بھی پورا مطالعہ نہیں کیا تھا۔ پھر میں نے کہا کہ ”صلوٰۃ الرسول“ میں بھی کسی باتیں بلا حوالہ درج ہیں۔ صفحہ ۳۲۹ تا صفحہ ۳۵۳ جو اذکار اور اعمال درج کئے ہیں وہ سب بلا حوالہ ہیں۔ چنانچہ مولوی عبدالرؤف غیر مقلد ”صلوٰۃ الرسول کلآل“ کے حاشیہ پر آیت کریمہ کے عمل کا یوں مذاق اڑاتے ہیں: ”کیا ایسا بہتر نہیں کہ اس وظیفہ آیت کریمہ کرنے والے کو ایک مچھلی نما صندوق میں بند کر کے کسی دریا یا سمندر میں پھینک دیا جائے تاکہ حضرت یونس علیہ السلام کے مچھلی کے پیٹ کے اندر ہیرے کا نہ صرف نقشہ ہی کھنچ جائے بلکہ یونس علیہ السلام والی صحیح کیفیت پیدا ہو جائے۔ اس طریقہ پر عمل کرنے سے اکتا لیں دن انتظار کی ضرورت نہیں بلکہ چند ہی گھنٹوں میں بفضلہ تعالیٰ ہر قسم کے ہموم و غموم کے بادل چھٹ جائیں گے۔ کسی طرح کی بھی مشکل و مصیبت باقی نہ رہے گی بلکہ سب پریشانیوں اور مصیبتوں سے نجات ابدی حاصل ہو گی۔“ انا للہ و انا الیه راجعون مجھے نہایت تعجب بھی ہے اور افسوس بھی کہ اس قسم کی لایعنی چیزیں اور خرافات ہم سلفیین میں کدھر سے گھس آئیں باللہ علیکم کیا اس فسم کی باتیں اللہ عزوجل کی ذات اقدس سے استرا کے مترادف نہیں؟ یہ

بڑی گر مجھوں سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے میرے دینی جذبات اور کوششوں کی تعریف کی۔ اگرچہ ان نوجوانوں کے چہرہ پر نہ شرعی ڈاڑھی تھی نہ ان کا لباس شرعی انداز کا تھا لیکن وہ دین سے لگاؤ اور محبت کا ذکر اس جوش سے کرتے تھے کہ ان کا گردیہ ہو گیا۔ ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا ہو گیا۔ اسی نیت سے کہ ان کے جذبہ کی قدر کر کے ان کو شرعی صورت و سیرت اور شرعی لباس اور احکام پر آسانی سے آمادہ کیا جاسکتا ہے۔ میں ان کے ہاں گیا، ان کے پاس اسلامی کتابوں کی ایک لائبریری تھی۔ انہوں نے مجھ سے کہا کہ آپ لوگوں کا دین انڈیا سے آیا ہے اور ہمارا مکہ مدینہ سے اور یہ کہتے ہوئے ایک کتاب ”صلوٰۃ الرسول“ مصنفہ مولانا محمد صادق سیالکوٹی مجھے دی کہ اگر کے مدینے کا دین مانتا ہے تو یہ کتاب پڑھو۔ میں نے یہ کہتے ہوئے کتاب لے لی کہ یہ کتاب تو سیالکوٹ کی ہے نہ کہ مدینہ کی۔ انہوں نے کہا کہ یہ اگرچہ سیالکوٹ میں لکھی گئی مگر باقیں مکہ مدینہ کی ہیں۔

پہلا فرق

میں نے کہا کہ حضرت شیخ الحدیث نے بھی ”فضائل اعمال“ میں آیات  
قرآنیہ، احادیث بنویہ اور نیک لوگوں کے واقعات ہی ذکر فرمائے ہیں۔ بہت عجیب  
کتاب ہے۔ میری زندگی میں یہ تبدیلی اسی کتاب کی ہے کہ میں بے نمازی تھا نمازی  
بن گیا۔ جھوٹ بولتا تھا اس سے تو بکری۔ حلال حرام کا خیال نہیں کرتا تھا باب پوری  
کوشش کر کے حرام سے بچتا ہوں۔ میری صورت اور سیرت میں جو اسلامی رنگ  
ہے یہ اسی کتاب کی برکت ہے۔ انہوں نے فوراً میری بات کاٹتے ہوئے کہا کہ  
آپ پڑھ لکھے آدمی ہیں۔ شیخ الحدیث صاحب نے بہت سی باتیں بلاحوالہ نقل کر دی  
ہیں۔ انہوں نے مجھے کئی مقامات دکھائے جہاں کوئی حوالہ نہ تھا اور پھر ”صلوٰۃ  
الرسول“ دکھا دکھا کر کہ رہے تھے کہ دیکھو ہر ہربات بالحالہ ہے۔ دین ہمیشہ  
بالحالہ اور مستند ہونا چاہئے نہ کہ بے حوالہ اور غیر مستند۔ اس بات میں ان کے

صاحب سے کہا ان کا اعتراض محدثین کے مسلم اصول کے خلاف ہے کیونکہ محدثین کا اصول ہے کہ فضائل اور ترغیب و تہذیب کے باب میں ضعیف احادیث مقبول ہیں۔ خود حضرت شیخ الحدیث نے اس اصول کو بیان فرمایا۔ چنانچہ فضائل نماز کے آخر میں ”آخری گزارش“ کے تحت فرماتے ہیں: ”آخر میں اس امر پر شبیہ ضروری ہے کہ حضرات محدثین رضی اللہ عنہم اجتماعیں کے نزدیک فضائل کی روایات میں توسع ہے اور معمولی ضعف قابل تسامح۔ باقی صوفیاء کرام رحمہم اللہ کے واقعات تو محض تاریخی حیثیت رکھتے ہیں اور ظاہر ہے کہ تاریخ کا درج حدیث کے درج سے کمیں کم ہے۔“ (فضائل نماز صفحہ ۹۶)

ایک جگہ فرماتے ہیں ”اگرچہ محدثانہ حیثیت سے ان پر کلام ہے لیکن یہ کوئی  
فقی مسئلہ نہیں جس میں دلیل اور جدت کی ضرورت ہو۔ مشرات اور منامات  
ہیں۔“ (فضائل درود صفحہ ۵۶) میں نے کہا کہ یہ توحضرت شیخ نے لکھا ہے، میں اس  
کی تھوڑی سی تفصیل اور عرض کر دیتا ہوں۔ جس طرح سارے حساب کا خلاصہ دوہی  
قاعدے ہیں، جح و اور تفریق۔ حدیث کی سند کے راویوں میں بھی بنیادی طور پر دو ہی  
باتیں دیکھی جاتی ہیں۔ حفظ اور عدالت۔ کہ اس کا حافظہ اچھا ہوا رہ نیکو کار ہو فاسق  
فاجرہ نہ ہو۔ اگر راوی میں ضعف حفظ کی وجہ سے ہے تو اس کو محدثین ضعف قریب کہتے  
ہیں کیونکہ متابعت یا شوابد سے ختم ہو جاتا ہے۔ قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے دو  
عورتوں کی گواہی کو ایک مرد کے برابر قرار دیا ہے۔ وجہ یہ ہی بتائی ہے کہ اگر ایک  
عورت بھول جائے تو دوسری یاد دلادے گی۔ اسی سے محدثین نے یہ اصول بنالیا کہ  
اگر ایک حدیث کی دو سندیں ہوں اور دونوں میں ایک راوی الیسا ہو کہ جس کا حافظہ  
کمزور ہو تو دونوں سندیں مل کر وہ حدیث صحیح مانی جائے گی۔ اسی لئے حضرت شیخ  
الحدیث رحمہ اللہ بہت جگہ یہ تحریر فرمادیتے ہیں کہ ”یہ مضمون بہت سی روایات میں  
آیا ہے“ تاکہ معلوم ہو جائے کہ شوابد اور متابعت کی وجہ سے مقبول ہے۔ اب ان

طریقے کس آیت قرآنی اور کس حدیث نبوی سے مانوذہ ہیں۔” (صلوٰۃ الرسول گھشی ص: ۵۰۲)

غلط حوالے

ضعیف احادیث

جناب وحید صاحب نے کہا کہ پھر انہوں نے مجھے بتایا کہ اکثر باتیں تو شیخ الحدیث صاحب رحمہ اللہ نے بلاحوالہ لکھیں اور جن کا حوالہ دیا ان میں سے بھی آئش ضعیف جھوٹی اور من گھڑت احادیث لکھ دیں۔ لیکن صلوٰۃ الرسول میں، ایک بھی ضعیف حدیث نہیں ہے۔ وحید صاحب نے بتایا کہ ان کا یہ اعتراض تو وافی بہت وزنی تھا جس سے میں فضائل اعمال سے دل برداشتہ ہو گیا۔ اس پر میں نے وحید

روایات کو رد کرنا گویا قرآنی اصول کا انکار کرنا ہے۔ تو اعراض حضرت رحمہ اللہ کی بجائے قرآن پاک پر کرنا چاہئے۔ اور اگر راوی عادل نہ ہو تو اس کو ضعف شدید سمجھتے ہیں۔ اس لئے احکام میں اس کی روایت صحیت نہیں ہوتی یہ احکام سے متعلق ہے مگر فضائل اور تاریخ میں سرے سے عدالت ہی شرط نہیں۔ رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: حدثاً عَنْ بْنِ إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرْجٌ (بخاری جلد ۱، صفحہ ۲۹۱)

تذذی جلد ۲، صفحہ ۱۰) ہنی اسرائیل سے روایت کرو کوئی حرج نہیں۔ آپ سوچیں کہ جب ترغیب و تہییہ کے واقعات کافروں تک سے روایت کرنے کی اجازت ہے تو یہ غیر عادل مسلمان راوی کیا ان یہود سے بھی بدتر ہے؟ ہرگز نہیں۔ بالخصوص جبکہ کئی طریقوں سے مردی ہو اس کے بیان میں کوئی حرج نہیں۔ ہاں احکام میں ایسے راویوں کی روایت صحیت نہیں۔ پس معلوم ہوا کہ حضرت شیخ الحدیث رحمہ اللہ نے جو روایات لی ہیں وہ قرآن پاک، احادیث نبویہ، اور محمد شین کے اصولوں کے عین مطابق لی ہیں اور سب محمد شین نے فضائل میں یہی طریقہ اختیار فرمایا ہے۔ امام نووی رحمہ اللہ نے مقدمہ مسلم جلد ۱، صفحہ ۲۱ اور شیخ ابن تیمیہ نے فتاوی جلد ۱۸، صفحہ ۶۵-۶۸) پر توضیح فرمائی ہے کہ فضائل میں ضعاف مقبول ہیں۔

## دوسرائیخ

پھر میں نے کہا آپ ہوں گے یہ سن کر کہ صلواتہ الرسول میں نہ صرف فضائل میں بلکہ احکام میں بھی ضعیف احادیث کی بھرتی کی گئی ہے۔ مولوی عبد الرؤوف صاحب نے نمبر وار ۸۲۱ احادیث کی نشاندہی کی ہے جو نہایت ضعیف احادیث ہیں۔

یہ تمام احادیث انتہائی ضعیف ہیں۔ اسی کو سمجھتے ہیں: «یگر ان را نصیحت خود میاں فضیحت» جب میں نے یہ تفصیل سنائی تو جناب وحید صاحب بہت پریشان ہوئے اور سٹپیاً کہ الہی یہ ماجرا کیا ہے؟ ہاتھی کے دانت کھانے کے دکھانے کے اور۔

## شرک ہی شرک

پھر مجھے انہوں نے بتایا کہ یہ تبلیغی نصاب تو سارا شرک سے بھرا ہوا ہے۔ فضائل صدقات، فضائل درود اور فضائل حج میں ایسے واقعات ہیں جو واقعۃ شرک کی تعلیم دیتے ہیں۔ کچھ دن تو یہ پریشان رہا کہ یہ کتاب ساری دنیا میں پھیل چکی ہے، ہزاروں نہیں لاکھوں انسانوں کی زندگیوں میں اس نے انقلاب پیدا کر دیا ہے، سینکڑوں علماء نے بھی اسے دیکھا ہے۔ مگر کسی مفتی، محدث، اور فقیہ کی نظریہ ماں تک نہیں گئی جہاں تک ان کلر کوں کی پیغامگئی ہے۔ مگر ان واقعات کی کوئی تاویل مجھے بھی سمجھیں نہ آتی تھی۔ آخر نہ صرف یہ کہ میں نے تبلیغی جماعت کو پھوڑ دیا بلکہ ان کا سخت عخالف ہو گیا کیونکہ میرے عالم کے مطابق یہ لوگ شرک کے ملنگ تھے اور ان کی نمازیں بھی غلط در غلط تھیں۔ اب میرے نزدیک نماز، روزے، حج اور جہاد سے بلکہ سب سے بڑی نیکی تبلیغی جماعت کی مخالفت تھی۔ گھر میں، بازار میں، دفتر میں، مجالس میں، مساجد میں، میرا یہی جہاد ہے کہ یہ جماعت، توحید کی نہیں شرک کی داعی ہے اور اسلام کی نہیں حفیت کی پرچار کے۔ اگرچہ اب مجھ میں جماعت اور تکمیر اولی کی پابندی کا کوئی ذوق نہیں۔ حلال حرام کی بھی زیادہ تفتیش باقی نہیں رہی مگر توحید و سنت کا نشہ ہے جس کے بعد ہرگناہ معاف ہو جاتا ہے۔ اپنی نماز کا وہ اہتمام باقی نہیں رہا مگر دوسروں کو مشرک اور بے نمازی کہنے کا ذوق بست بڑھ گیا ہے۔ اپنی

اصلاح کی بھی خاص فکر نہ رہی کیونکہ ان سب سے مقدم اس ساری دنیا کو شرک سے بچانا ہے جن کو فضائل اعمال کے مطالعے نے شرک بنادیا ہے۔ اگرچہ دنیا میں مجھے اس میں خاص کامیابی نہیں ہوتی کیونکہ دو سال کی محنت شاقہ سے میں بمشکل دو کلر کوں کو تبلیغی جماعت سے کاٹ سکا ہوں جبکہ بزرگوں نے آدمی اس جماعت سے جڑ گئے ہیں لیکن آخرت میں اللہ تعالیٰ سے پورے پورے اجر کا امیدوار ہوں۔

## کرامات

میں نے ان کی تقریر سن کر کہا جن واقعات کی طرف آپ اشارہ فرمائے ہیں وہ "کرامات" ہیں۔ ان کو "خرق عادات" بھی کہتے ہیں یعنی عادت یہ ہے کہ مرد عورت دونوں کے ملáp سے اولاد پیدا ہو مگر خرق عادات یہ ہے کہ بی بی مریم کو بغیر مس بشر کے بیٹا مل جائے۔ عادت یہی ہے کہ اوٹھنی اوٹھنی سے پیدا ہو اور خرق عادت یہ ہے کہ اوٹھنی پھاڑ سے پیدا ہو۔ عادت یہی ہے کہ سانپ سپنی کے انڈے سے لکھے اور خرق عادت یہ ہے کہ موسیٰ علیہ السلام کی لاٹھی سانپ بن جائے۔ عادت یہی ہے کہ آپ پیش یادو سے بھلی دور ہو جائے اور ناپینا دیکھنے لگے اور خرق عادت یہ ہے کہ یوسف علیہ السلام کی قمیص اور عیسیٰ علیہ السلام کا باٹھ لگنے سے بینائی آجائے۔ عادت یہی ہے کہ بیل بیلوں کی طرح آواز نکالے اور بھیڑیا بھیڑیوں کی طرح مگر خرق عادت یہ ہے کہ بیل اور بھیڑیا انسانوں کی طرح کلام کرے۔ ان میں جو باتیں عادت ہیں ان میں کچھ انسان کا بھی اختیار ہوتا ہے لیکن خرق عادت میں اختیار اللہ تعالیٰ کا ہوتا ہے اور ظہور مخلوق کے باٹھ پر ہوتا ہے۔ دیکھئے قرآن پاک میں مسجع علیہ اسلام کے مجرّات مذکور ہیں۔ مسلمان بھی ان مجرّات کو برحق مانتے ہیں اور یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ یہ مجرّات عیسیٰ علیہ السلام کے باٹھ پر ظاہر ہوئے مگر یہ سب قدرت خداوندی کا ظہور تھا۔ جب مسلمان ان کو قدرت الہی کا ظہور مانتے ہیں تو ان کو ہر ہر معجزہ دلیل توحید نظر آتا ہے۔ لیکن عیسیٰ ان مجرّات کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی

عادت اور ان کے اختیار سے مانتے ہیں تو انہوں نے ایک ایک مجھہ کو دلیل شرک بنالیا۔ اب ان مجرّات سے شرک کشید کر لینا اس میں نہ تو اللہ تعالیٰ کا قصور تھا۔ عیسیٰ علیہ السلام کا قصور تو عیسائی ذہنیت کا تھا جس نے توحید کو شرک بنادا۔ بالکل اسی طرح ہم اہل سنت والجماعت جب کرامات کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان کو خدا تعالیٰ کے علم و قدرت کا کرشمہ لیکن کرتے ہیں اس لئے ہمیں ان کرامات میں توحید ہی توحید نظر آتی ہے اور آپ لوگ جب تبلیغی نصاب کا مطالعہ عیسائی ذہن سے کرتے ہیں تو آپ کو وہ کرامات شرک ہی شرک نظر آتی ہیں۔ تو قصور نہ اللہ تعالیٰ کا ہے کہ اس نے ان بزرگوں کی عزت افزائی کے لئے اپنی قدرت نمائی کیوں کی اور نہ ہی ان بزرگوں کا قصور تو سارا اس عیسائی ذہنیت کا ہے۔ اگر آپ بھی اس عیسائی ذہنیت سے توبہ کر کے اسلامی ذہن سے مطالعہ کریں تو آپ کو توحید ہی توحید نظر آسیں۔

## یہ ہو ہی نہیں سکتا

اب وحید صاحب بڑے غصے میں تھے کہ ان واقعات میں تو ایسی ایسی باتیں ہیں جو ہو ہی نہیں سکتیں۔ بالکل ناممکن ہیں، میں نے پوچھا کس سے نہیں ہو سکتا خالق سے یا مخلوق سے؟ اگر مخلوق سے نہیں ہو سکتا تو بالکل درست مگر اس کو مخلوق کا فعل قرار دینا ہی تو عیسائی ذہنیت ہے اور اگر کہو کہ خالق سے بھی نہیں ہو سکتا تو یہ اللہ تعالیٰ کے علم و قدرت کا انکار ہے۔ اگر آپ اس کے منکر ہیں اور خالق کی قوت اتنی ہی مانتے ہیں جتنی آپ کی ہے کہ جو آپ سے نہ ہو سکے وہ خدا سے بھی نہیں ہو سکتا تو اپنی توحید کی خیر منایے اور توبہ کیجئے۔ یہ اللہ والوں کی کرامات کا انکار نہیں یہ تو اللہ کی قدرت کا انکار ہے۔

## جھوٹ ہی جھوٹ

اس پر وحید صاحب نے کہا لوگ اپنے بزرگوں کے لئے غلط اور جھوٹے

واقعات گھر لیتے ہیں تو ان کا کیا اعتبار ہے میں نے کہا جھوٹ کہاں نہیں کھڑا کیا؟  
لوگوں نے جھوٹے خدا بنائے، جھوٹے نبی بنائے۔ جھوٹی حدیثیں بنائیں، جعلی کرنی  
بنائی تو کیا صرف جھوٹے خداوں کاہی انکار کرو گے یا ساختہ ہی سچے کا بھی انکار  
کرو گے۔ صرف جھوٹے نبیوں کاہی انکار کرو گے یا سچوں کا بھی انکار کرو گے۔ صرف  
جھوٹی حدیثوں کا انکار کرو گے یا سچی احادیث کو بھی چھوڑ دو گے۔ صرف جعلی کرنی  
سے بچو گے یا اصلی کرنی بھی گلی میں پھینک دو گے۔ یہاں بھی جھوٹے واقعات کو  
مانئے کی آپ کو کس نے دعوت دی ہے؟ اور سچے واقعات سے انکار کیوں ہے؟

### عقل نہیں مانتی

وحید صاحب نے کہا ایسے واقعات کو کیسے مان لیا جائے؟ ان میں ایسی باتوں  
کا ذکر ہے جو انبیاء اور صحابہ کے لئے بھی ظاہر نہیں ہوتیں۔ نبی اور صحابہ کا مقام تو  
ولی سے بہت بلند ہے۔ یہ بالکل ناممکن ہے کہ ایک "خرق عادت" نبی اور صحابی  
کے ہاتھ پر تو ظاہر نہ ہو اور کسی ولی کے ہاتھ پر ظاہر ہو جائے۔ میں نے کہا یہ عجیب  
بات ہے کہ آپ نے یہاں "قیاس" شروع کر دیا ہے۔ میں آپ سے پوچھتا ہوں کہ  
آپ کو خواب نظر آتے ہیں یا نہیں؟ انہوں نے کہا آتے ہیں۔ میں نے کہا بالکل وہی  
جو انبیاء کرام اور صحابہ کرام کو آتے یا اور بھی۔ انہوں نے کہا یہاں انبیاء اور صحابہ کا  
کیا ذکر۔ اللہ تعالیٰ جس کو جو خواب چاہیں دکھادیں۔ میں نے کہا بعض اوقات ایک  
چھوٹے بچے کو خواب نظر آتا ہے اور صبح بتاتا ہے کہ آج خواب میں، میں نے دیکھا کہ  
نانا ابو آئے ہیں اور وہ واقعتاً آبھی جاتے ہیں اور خواب سچا ہو جاتا ہے۔ مگر اس  
خواب کا کوئی یہ کہ کہ انکار نہیں کرتا کہ گھر کے بڑوں کو یہ خواب نہیں آیا تو ہم کیسے  
مان لیں کہ بچے کو خواب آگیا؟ دیکھو حضرت بی بی مریم ولیہ ہیں۔ ان کو بے موس  
پھل مل رہے ہیں مگر حضرت زکریا علیہ السلام جو نبی ہیں ان کو نہیں مل رہے ہیں۔  
سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو خاوند، وہ بھی نبی خاوند کے ہوتے ہوئے لڑکی بھی

### حفویوں کی نماز

اب انہوں نے کہا آپ جو نماز پڑھتے ہیں اس کا کوئی ثبوت نہیں  
ہے۔ محض انہی تقليید ہے۔ کیا یہ نماز قبول ہوگی؟ میں نے کہا آپ ایمان داری  
سے بتائیں کہ آپ کو تکبیر تحریر سے لے کر سلام تک نماز کے ہر ہر قول اور ہر ہر  
فعل کی دلیل تفصیلی یاد ہے؟ اگر ہے تو ذرا سنا دیں۔ انہوں نے کہا دو تین سائل  
کے علاوہ مجھے کسی مسئلے کی دلیل یاد نہیں۔ میں نے کہا تو آپ کے اقرار سے آپ  
کی نماز ستانوں فیصد تقليید ہے وہ کیسے قبول ہوگی؟ اب وہ پریشان سا ہوا۔ کہنے لگا وہ  
کہتے ہیں کہ ہم صرف قرآن و حدیث کو مانتے ہیں اور حفویوں سے حدیث کا مطالبه  
کرتے ہیں اور لاکھوں روپے انعام رکھتے ہیں مگر کوئی حرفی جواب نہیں دیتا۔ میں نے  
کہا میں بھی دو حدیثیں آپ سے پوچھتا ہوں۔ آپ ہی میرا مطالبہ پورا فرمادیں اور

کروڑ روپیہ فی حدیث انعام لے لیں۔

(الف) ایک حدیث ایسی لائیں کہ امام کے پیچے مقتدی کو ۱۱۳ سورتیں پڑھنی حرام ہیں، صرف ایک سورۃ فاتحہ پڑھنی فرض ہے۔ اس کے پڑھے بغیر مقتدی کی نماز نہیں ہوتی اور اس حدیث کو اللہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح فرمایا ہو۔ کیونکہ اللہ رسول کے سوا کسی کی بات جبت نہیں۔

(ب) چار رکعت نماز میں آٹھ سجدے ہوتے ہیں۔ آپ نہ سجدوں میں جاتے وقت رفع یہ دین کرتے ہیں اور نہ اٹھتے وقت۔ گویا رسول جگہ رفع یہ دین نہیں کرتے اور دوسری اور چوتھی رکعت کے شروع میں بھی رفع یہ دین نہیں کرتے تو کل انٹھارہ جگہ رفع یہ دین نہیں کرتے اور چار رکعت میں چار رکوع ہوتے ہیں۔ آپ رکوع جاتے اور اٹھتے وقت رفع یہ دین کرتے ہیں۔ یہ آٹھ رفع یہ دین ہوئی۔ اور پہلی اور تیسرا رکعت کے شروع میں رفع یہ دین کرتے ہیں تو کل دس جگہ رفع یہ دین ہوئی۔ آپ ایک اور صرف ایک ایسی حدیث پیش فرمائیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم انٹھارہ جگہ رفع یہ دین نہیں کرتے تھے اور دس جگہ کرتے تھے اور یہ آپ کا ہمیشہ کام عمل تھا۔ جو اس طرح نماز نہ پڑھے، اس کی نماز نہیں ہوتی اور اس حدیث کو اللہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح فرمایا ہو۔ ہم آپ کو انعام بھی دیں گے اور اہل حدیث بھی ہو جائیں گے۔ صرف ایک غیر جاندار عربی پروفیسریہ تصدیق کر دے کہ واقعی دونوں حدیشوں میں مطلوبہ پانچ پانچ باتیں پانچ کسی ہیں۔ وحید صاحب نے کہا کہ مجھے تو ایسی حدیشیں معلوم نہیں۔ میں اپنے علماء سے ان کا مطالیبہ کروں گا۔ اگر میں لے آیا تو آپ کو اہل حدیث ہونا پڑے گا اور اگر نہ لاسکتا تو میں اہل سنت والجماعت حنفی بن جاؤ نگا۔ میں نے کہا بالکل درست وہ چلا گئے۔

## دوسری مجلس

تین دن بعد وحید صاحب آئے اور کہا کہ میں نے تین دن آرام نہیں کیا۔

ایک ایک مولوی صاحب کے پاس پہنچا اور ان سے کہا کہ صرف دو مطلوبہ حدیشیں لکھ دو۔ لیکن کسی نے حامی نہیں بھری بلکہ ناراض ہوئے کہ ایسے سوالات ہمارے پاس آتیں ہے لانا۔ یہ سوالات محض شرارت کے لئے ہیں۔ وحید صاحب کہتے ہیں میں نے ان سے کہا کہ اگر ایسے سوال آپ کریں تو اس کو آپ عمل بالحدیث کہتے ہیں اور وہ لوگ آپ سے حدیث پوچھ لیں تو اس کو آپ شرارت کہتے ہیں۔ پھر وحید صاحب نے مجھ سے کہا کہ وعدہ کے مطابق تو مجھے اب اہل سنت والجماعت حنفی بن جانا چاہئے مگر میرے ابھی اور بھی اشکالات ہیں۔

## سورۃ فاتحہ فرض ہے

وحید صاحب نے کہا کہ سورۃ فاتحہ فرض ہے اور مقتدی اگر سورۃ فاتحہ نہ پڑھے تو اس کی نماز بالکل نہیں ہوتی۔ میں نے کہا دو آسمتیں یا حدیشیں مجھے لکھوادیں، میں آپ کا بہت شکر گزار ہوں گا۔ ایک تو یہ کہ مقتدی پر سورۃ فاتحہ فرض ہے اور دوسری حدیث یہ لکھوادیں کہ نماز میں کل فرائض کتے ہیں؟ آپ کے تمام علماء مل کر یہ دو حدیشیں نہیں دکھا سکتے۔ وحید صاحب! اہل سنت والجماعت کا دین کامل ہے، ان کی نفقة میں فرائض کی پوری تفصیل ہے۔ غیر مقلدین کا دین ناقص ہے۔ یہ بے چارے کسی حدیث سے مکمل فرائض نہیں دکھا سکتے۔ اس نے کہا یہ کیا بات اگر نہ دکھا سکیں تو میں وہ ناقص دین چھوڑ دوں گا۔ میں نے کہا اب تک آپ جو نماز پڑھتے رہے ہیں آپ کو فرائض تک معلوم نہیں چہ جائے کہ اس کے دلائل، تو آپ یہ نماز کن کی اندھی تقليید میں پڑھ رہے ہیں۔ تقليید تو آپ کے ہاں شرک ہے تو نماز پڑھ کر آپ نمازی بنتے ہیں یا مشترک؟

## کیا رفع یہ دین سنت ہے؟

انہوں نے کہا انٹھارہ جگہ رفع یہ دین نہ کرنا سنت ہے اور دس جگہ ہمیشہ رفع یہ دین کرنا سنت ہے اور حسفیوں کی نماز بالکل خلاف سنت ہے۔ میں نے کہا میں چاہتا

مزید سنے "امام بخاری رحمہ اللہ سے لے کر دور قریب کے محقق علمائے اہل حدیث تک کسی کی تصنیف میں یہ دعویٰ نہیں کیا گیا کہ امام کے پیچھے سورہ فاتحہ ن پڑھنے والے کی نماز باطل ہے، اس لئے آج بعض حضرات نے ہو قدم اٹھایا ہے اسے پیش قدمی نہیں کہا جاسکتا پھر (جبکہ) جماعت کے نامور اور ذمہ دار حضرات میں بھی ان کا شمار نہیں ہوتا۔" (توضیح الكلام جلد: ۱ / صفحہ: ۳۳)

مزید سنے ارشاد الحق اثری لکھتے ہیں: "فاتحہ نہ پڑھنے والے پر تکفیر کا فتویٰ یا اس کے بے نمازی ہونے کا فتویٰ امام شافعی رحمہ اللہ سے لے کر مولف خیر الكلام تک کسی نے نہیں دیا کسی نے یہ نہیں کہا کہ جو فاتحہ نہ پڑھے وہ بے نمازی ہے، کافر ہے۔ (توضیح الكلام جلد: ۱، صفحہ: ۱۵) نیزاً ایک اور جگہ تحریر کرتے ہیں "ہمارا تو مسلک ہے کہ فاتحہ خلف الامام کا مسئلہ فروعی اختلافی ہونے کی بناء پر اجتنادی ہے پس جو شخص حتی الامکان تحقیق کرے اور یہ سمجھے کہ فاتحہ فرض نہیں خواہ نماز جرم ہو یا سری اپنی تحقیق پر عمل کرے تو اس کی نماز باطل نہیں ہوتی۔" (خیر الكلام از حافظ محمد گوندوی صفحہ ۳۴ و توضیح الكلام از ارشاد الحق اثری جلد: ۱ / صفحہ: ۲۵)

جب میں نے یہ تحریریں خود غیر مقلد علماء کی نکال کاں کر دکھائیں تو دہید صاحب بار بار ان اردو عبارات کو پڑھتے تھے اور کہتے تھے کہ یہ اہل حدیث نہ ہب بھی عجیب ہے۔ تقریروں میں رات دن ہمیں کہتے ہیں کہ یہ سب حنفی بے نمازی ہیں مگر تحریروں میں اس طرح کہنے والوں کو غیر محقق اور غیر ذمہ دار قرار دے رہے ہیں۔ اس سے تو یہ بات سمجھیں آرہی ہے کہ ان لوگوں کا کوئی ٹھوس مسلک نہیں، محض اہل سنت والجماعت سے صندھے۔ اپنے گھر بیٹھ کر خوب صند کو ظاہر کیا۔ ان کو بے نماز اور مشرک تک کھا۔ جبکہ اہل سنت سے آمنا سامنا ہوا تو ہتھیار ڈال دے اور اپنے سارے فرقے کو غیر محقق اور غیر ذمہ دار قرار دے دیا۔ گویا یہ فرقہ گرگٹ کی طرح رنگ بدلتا رہتا ہے۔

ہوں کہ کامل اہل حدیث بنوں نہ کہ آپ کی طرح ناقص۔ اس لئے یہاں بھی آپ دو احادیث مجھے دکھائیں۔ ایک وہ حدیث جس میں صراحت ہو کہ اٹھارہ جگہ ترک رفع یہین سنت ہے اور دس جگہ رفع یہین کرنا سنت ہے اور دوسری وہ حدیث دکھائیں کہ چار رکعت نماز میں کل کتنے اقوال سنت ہیں تاکہ پتہ چلے کہ آپ کا دین کامل ہے یا ناقص؟ اس نے کہا کہ مجھے تو ایسی حدیث یاد نہیں۔ میں نے کہا بڑی حیرت ہے کہ ساری دنیا کے مسلمانوں کو آپ مشرک اور بے نماز کہتے نہیں تھکتے اور اپنی نماز سے اتنے غافل ہیں کہ نہ نماز کے فرائض کی حدیث یاد ہے نہ نماز کی سنتوں کی حدیث یاد ہے۔ قیامت کو حساب پوری نماز کا ہو گا یا صرف ایک فرض ایک سنت کا؟ اپنے پر حم کریں اور دوسروں کو بے نمازی کہنے کے بجائے اپنی مکمل نماز حدیث سے ثابت کریں۔

### نماز نہیں ہوتی

وحید صاحب نے کہا کہ پوری امت کا اتفاق نہ ہے کہ جو شخص امام کے پیچھے فاتحہ نہ پڑھے اس کی نماز نہیں ہوتی۔ میں نے کہا پوری امت شاید کسی غیر ذمہ دار غیر مقلد کو سمجھتے ہیں۔ وحید صاحب آپ کو شاید معلوم نہیں کہ آپ کے علماء نے اس مسئلہ میں ہتھیار ڈال دے ہیں۔ سننے امام احمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ "ہم نے اہل اسلام میں سے کسی سے نہیں سنا جو یہ کہتا ہو کہ جب امام جرم سے قراءت کرتا ہو اور مقتدی اس کے پیچھے قراءت نہ کرے تو اس کی نماز فاسد ہوگی۔" فرمایا کہ یہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں اور یہ صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین اور تابعین رحمہم اللہ ہیں اور یہ امام بالک ہیں اہل حجاز میں، یہ امام ثوری رحمہ اللہ ہیں اہل عراق میں، اور یہ امام اوزاعی ہیں اہل شام میں، اور یہ امام لیث میں اہل مصر میں، ان میں سے کوئی بھی یہ نہیں کہتا کہ جب کوئی شخص نماز پڑھے اور اس کا امام قراءت کرے اور مقتدی قراءت نہ کرے تو اس کی نماز باطل ہے۔ (معنى ابن قدامة جلد: ۱ / صفحہ: ۴۰۴)

## خدا جھوٹ سے بچائے

وہید صاحب نے کہا لیکن ضد اور جھوٹ تو حفیوں میں بھی پایا جاتا ہے۔ دیکھو پہلے حفی ضد نہیں کرتے تھے لیکن آج کل کے حفی توند قرآن حدیث کو مانتے ہیں اور نہ فقہ حفی کو۔ پھر وہ رثا ہوا سبق دہرانے لگے دیکھتے ہدایہ میں لکھا ہے کہ پگڑی پر مسح جائز ہے۔ (جلد: ۱ صفحہ ۱۰) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل نماز فر کے سلسلہ میں دوام غلس کا تھا۔ (جلد: ۲ صفحہ ۲۰) اذان میں ترجیح ثابت ہے۔ (جلد: ۱ صفحہ ۲۹۲) حضرت مرا مظہر جان جاناں ہمیشہ سینے پرباٹھ باندھتے تھے۔ (جلد: ۳ صفحہ ۳۹۱) ایک رکعت و ترپ مسلمانوں کا اجماع ہو چکا ہے۔ (ہدایہ جلد: ۱ صفحہ ۵۲۹) ابن ہمام نے کہا کہ رکوع کے بعد قنوت پڑھنے کی حدیث صحیح ہے۔ (جلد: ۱ صفحہ ۵۳۰) لیکن آج کل کے حفی محض اہل حدیث کی ضد میں ان ہدایہ کے مسائل پر عمل نہیں کرتے۔ میں نے کہا کہ آپ نے جو ہدایہ کے حوالوں میں باقاعدہ جلد اور صفحہ بھی بتایا ہے وہ سب حوالے بالکل جھوٹے ہیں۔ ہدایہ میں تو ان کے خلاف لکھا ہے۔ (۱) لا یجوز المسح علی العمامۃ (جلد: ۳ صفحہ ۳۰) پگڑی پر مسح جائز نہیں۔ (۲) یستحب الاسفار بالفجر لقوله عليه السلام اسفرروا بالفجر فانہ اعظم للاجر متحب ہے کہ نمازو و شنی میں پڑھی جائے اس لئے کہ رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا خوب روشن کر کے نماز پڑھواس میں زیادہ اجر ہے۔ (۳) لا یرجیح فی المشاهیر احادیث مشورہ میں ترجیح نہیں ہے۔ (جلد: ۲ صفحہ ۲۰) (۴) صاحب ہدایہ کا وصال سنہ ۵۹۰ھ میں ہوا جبکہ مرا مظہر جان جاناں ۱۱۱ھ میں فوت ہو گئے تو چھ سو سال پہلے کی کتاب میں ان کا سینے پرباٹھ باندھنا کیے لکھا گیا۔ جبکہ آپ لوگ تو کرامات کو بھی شرک مانتے ہیں۔ (۵) ہدایہ میں تو ہے حکی الحسن اجماع المسلمين علی الثلاث۔ امام بصیری رحمہ اللہ نے سب مسلمانوں کا اجماع نقل کیا ہے کہ وتر تین ہیں۔ (۶) شیع ابن ہمام نے ۸۶۱ھ میں وصال فرمایا جبکہ صاحب ہدایہ ۵۹۰ھ میں وصال فرمائے تھے تو اپنی پیدائش سے تین سو سال قبل ہی

ہدایہ میں رکوع کے بعد قنوت پڑھنے کا مسئلہ کیے کھٹکے؟ آخر آپ لوگ عقل کے پیچے کیوں لٹھ لئے پھرتے ہیں؟ وہید صاحب نے کہا کہ یہ حوالے ہمارے مولوی محمد یوسف جے پوری نے حقیقت الفقہ میں لکھے ہیں۔ اگر یہ مسائل میں اصل عربی ہدایہ سے نہ دکھا سکتا تو پھر اہل حدیث کے نہیں کے جھوٹے ہونے میں مجھے ذرہ بھر بھی شک نہیں رہے گا۔ میں نے کہا جیسے پہلے آپ کی خواہش کے مطابق ہم نے دو احادیث مانگیں وہ آپ نہ لاسکے نماز کے مکمل فرائض اور کامل سننی حدیث سے نہ دکھا سکتے۔ اب فقہ پر ایک بی سانس میں چھ جھوٹ بول دئے ہیں، یہ بھی آپ ہرگز نہ دکھا سکتیں گے۔ آپ بتلائیے کہ ضد اور جھوٹ حفیوں کی عادت ہے یا آپ کا اور ہنا پچھونا ہے؟۔

## ضد بی ضد

میں نے کہا اس ملک میں اسلام اہل سنت والجماعت حفی ہی لائے۔ قرآن لائے، سنت لائے، فقہ لائے اور لاکھوں کافروں کو مسلمان کیا۔ لیکن جب یہ فرقہ (اہل حدیث) پیدا ہوا تو اس نے ضد کوہی اپناروز مرہ کا مشغل بنالیا۔ چند مسائل بطور نمونہ اب میں آپ کو دکھاتا ہوں۔

(۱) حفی کہتے ہیں کہ منی ناپاک ہے۔ انہوں نے ضد میں کہ دیا منی بالکل پاک ہے۔ (عرف الجاوی صفحہ ۱۰، کنز الحقائق صفحہ ۱۲، نزل الاررار جلد ۱ صفحہ ۲۹، بدوار الابله صفحہ ۱۵)

(۲) حفی کہتے تھے کہ تھوڑی ناپاکی مثلاً ایک لوٹے میں تھوڑی نجاست بھی گرجائے اگرچہ اس پانی کا رنگ یا بویا مزا نہ بدلتے تو بھی ناپاک ہے۔ مگر حکیم صادق سیالکوٹی نے صاف کہا کہ جب تک نجاست کی وجہ سے تینوں وصف رنگ، بو، مزہ نہ بد لیں، اس وقت تک پانی ناپاک نہیں ہوتا۔ (صلوٰۃ الرسول صفحہ ۵۲)

(۳) حفی کہتے تھے کہ خر (شراب) نجس العین ہے مثل پیشاب کے، مگر

ضد کا خدا برآ کرے وحید الزمان صاحب نے صاف لکھ دیا کہ پاک ہے۔ (نزل الایران جلد اصفہن ۲۹)

(۶۰۵۰۲) حفی مدار، خزیر، اور خون کو ناپاک سمجھتے تھے۔ انہوں نے محض ضد میں ان کو پاک کہہ دیا۔ (بدور الابله، عرض الجاوی صفحہ ۱۰)

معلوم ہوا ان کے بان منی، خزیر، مدار، خون سے پورا جسم اور کپڑے لت پت ہوں تو بھی ان کا جسم اور کپڑے پاک ہیں۔ وحید صاحب! کیا ہی خوب ہو کہ ایک دن یہ پورا نقشہ بنائے آپ نماز پڑھیں۔ چلوزندگی کی ایک ہی نماز عمل بالحدیث پر ادا ہو جائے۔ کیا خیال ہے؟

(۷) حفی سمجھتے تھے کہ استنجا کرتے وقت نہ قبلہ کی طرف منہ کرے نہ پشت، لیکن انہوں نے ضد میں کمر دیا ولا یکرہ الاستقبال والاستدبار للاستجاء (نزل الایران جلد اصفہن ۵۳) یعنی استنجا کے وقت قبلہ کی طرف منہ کرنا یا پشت کرنا مکروہ نہیں۔

(۸) اختلاف سمجھتے ہیں کہ بے وضو آدمی کو قرآن کو با تحرن لگانا چاہئے مگر انہوں نے صاف کہہ دیا کہ محدث رامس مصحف جائز باشد (عرف الجاوی صفحہ ۱۵) یعنی بے وضو شخص کو قرآن چھونا جائز ہے۔ ضد کا تو یہ حال ہے۔ حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب لدھیانوی لکھتے ہیں "ایک اور عجوب سماعت فرمائیں۔ آبادی کے اندر بول و برآز کی حالت میں قبلہ کی طرف رخ کرنے کا جواز مختلف فیہ ہے۔ اس لئے احتیاط بہر حال اس میں ہے کہ اس سے احتراز کیا جائے مگر اہل حدیث کے بان تو دوسرے مذاہب کی مخالفت ہی سب سے بڑا جادا ہے۔ چنانچہ کراچی میں انہوں نے اپنی مسجد میں استنجا غانے گر اکراز سر نو قبلہ رخ تعمیر کرائے ہیں۔ وجہ پوچھنے پر ارشاد ہوا کہ یہ سنت چودہ سو سال سے مردہ تھی، ہم نے اس کو زندہ کیا ہے۔" (احسن الفتاوی جلد ۲ صفحہ ۱۰۹)

## حدیث کے خلاف

وحید صاحب کہنے لگے کہ اہل حدیثوں نے حنفیوں سے ضد کی ہے تو حنفی حدیث رسول سے ضد کرتے ہیں۔ دیکھو رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کتنا برتن میں منہ ڈال دے تو اس برتن کو سات دفعہ دھو دو لیکن "بہشتی زیور" میں ہے کہ سات دفعہ نہیں تین دفعہ دھو دو۔ دیکھو کے والا دین کوفہ میں آکر کس طرح بدلا گیا۔ اس ضد کا کوئی ٹھکانا تھا کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کچھ کہیں، امام کچھ۔ میں نے کہا وحید صاحب حضرت عطا مکہ کے مفتی تھے جنوں نے دوسو صحابہ کی زیارت کی۔ وہ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جب کتنا تم میں سے کسی کے برتن میں منہ ڈال دے تو اسے چاہئے کہ پانی بہادے اور برتن کو تین مرتبہ دھولے۔" (الکامل لابن عدی) پھر حضرت عطا مکہ قلنی جلد اصفہن ۶۶) پھر خود عطا میں فرماتے ہیں کہ میں نے اس بارے میں سات دفعہ دھونا بھی سنائے۔ پانچ دفعہ بھی اور تین دفعہ بھی۔ (عبد الرزاک جلد اصفہن ۹) وحید صاحب افسوس کہ آپ نے "بہشتی زیور" کے بارے میں غلط بیانی فرمائی ہے کہ اس میں سات دفعہ دھونے سے منع کیا گیا ہے۔ حالانکہ حضرت تھانویؓ نے اس مسئلہ میں بہت احتیاط فرمائی ہے۔ فرماتے ہیں "کتنے کا جھوٹا نجس ہے۔ اگر کسی برتن میں منہ ڈال دے تو تین مرتبہ دھونے سے پاک ہو جائے گا چاہے منٹ کا برتن ہو چاہے تانبے وغیرہ کا دھونے سے سب پاک ہو جاتا ہے لیکن بہتر یہ ہے کہ سات مرتبہ دھو دے اور ایک مرتبہ منٹ لگا کر ما نجھ بھی ڈالے کہ خوب صاف ہو جائے۔" (بہشتی زیور حصہ اول، جانوروں کے جھوٹے کا بیان، مسئلہ ۲) وحید صاحب فرمائیے کہ یہ کس حدیث کے خلاف ہے۔ اب ذرا نواب صدیق حسن خان کی بھی سن لیجئے۔ فرماتے ہیں "کتنے کے منہ ڈالنے والی حدیث پورے کئے، اس کے خون، بال اور پیسے کے

نماپاک ہونے پر دلالت نہیں کرتی۔“ (بدور الالہ صفحہ ۱۶) اور نواب وحید الزمان فرماتے ہیں ”لوگوں نے کتنے ، خزیر اور ان کے جھوٹے کے متعلق اختلاف کیا ہے زیادہ راجح یہ ہے کہ ان کا جھوٹا پاک ہے۔ اسی طرح لوگوں نے کتنے کے پیشاب پاغانہ کے متعلق اختلاف کیا ہے۔ حق بات یہ ہے کہ ان کے نماپاک ہونے پر کوئی دلیل نہیں۔ (نزل اللہ ارجلد: صفحہ ۵۰) وحید صاحب آپ نے دیکھا آپ کے علماء کتنے سے کتنا پیار ہے؟ اس کا خون بھی پاک، پیشاب بھی پاک، پاغانہ بھی پاک۔ لعاب اور جھوٹا بھی پاک!!

### ایک تضاد

وحید صاحب نے کہا کہ حکایات صحابہ میں شیخ الحدیث صاحب نے یہ متضاد بات لکھ دی ہے۔ صفحہ ۲ پر لکھتے ہیں کہ حضرت حظله فرماتے ہیں کہ جب ہم بیوی بچوں میں مشغول ہوتے ہیں تو وہ عالت باقی نہیں رہتی جو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی پاک صحبت میں ہوتی ہے۔ اس لئے مجھے نفاق کا ذرہ ہے اور صفحہ ۹، پر لکھتے ہیں کہ حضرت حظله کی نی شادی ہوتی تھی۔ وہ بلا غسل میدان جہاد تشریف لے گئے اور شید ہو گئے تو ملائکہ نے انہیں غسل دیا تو ان کے بچے تھے کہاں جن میں مشغولیت سے انہیں نفاق کا خوف ہوتا؟ ایسی متضاد باتوں کی وجہ سے یہ پڑھ لکھے لوگ اس کتاب سے متفرج ہوتے جا رہے ہیں۔ میں نے کہا الحمد للہ پڑھی لکھی دنیا اس کتاب کی برکات سے دین کی دل دادہ بن رہی ہے۔ ہاں ان پڑھ اور صندی کا علاج کسی کے پاس نہیں۔ جس واقعہ میں حضرت حظله نے نفاق کا ذرہ ظاہر کیا، وہ حضرت حنبل بن الربيع کا تب رسول ہیں اور جن حضرت حظله کو فرشتوں نے غسل دیا وہ حضرت حظله بن مالک ہیں۔ یہ تفصیل بحوالہ مرقاۃ حاشیہ مشکوۃ صفحہ ۱۶، جلد ۶ پر ہے۔ جب وحید صاحب کو یہ دکھایا گیا تو وہ بہت پریشان ہوئے اور توبہ کرنے لگے کہ ہم تو اس اعتراض کو بہت اچھا لئے ہیں اور کتنے لوگوں کو ہم نے پریشان کیا۔ یہ تو

اب پتہ چلا کہ یہ ہماری اپنی کم علمی تھی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں معاف فرمائے۔

### خون پینا

وحید صاحب نے کہا کہ خون کا حرام ہونا قرآن پاک کی قطعی نص سے ثابت ہے تیکن حضرت شیخ الحدیث صاحب نے دو صحابہ کرام کے خون پینے کا واقعہ ذکر کیا اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی علم ہوا اور آپ نے ان پر کوئی ناراضی نہ فرمائی بلکہ فرمایا کہ جس کے خون میں میرا خون ملا اس کو جسم کی آگ نہیں چھو سکتی۔ کیا اللہ کے نبی قرآن کے مخالفت کر سکتے ہیں۔ میں نے کہا کہ ان دو میں ایک واقعہ تھا حضرت ابوسعید خدریؓ کے والد محترم حضرت مالک بن سنانؓ کا ہے۔ اس کا ذکر حافظ ابن حجرؓ نے (الاصابہ جلد ۳ صفحہ ۳۲۶) اور ابن عبد البر نے (الاستیعاب جلد ۳، صفحہ ۳) پر کیا ہے تو کیا آپ ان دونوں حفاظات کو بھی حضرت شیخ الحدیث کے ساتھ اعتراض میں شامل کریں گے یا نہیں؟ دوسرے یہ کہ حضرت مالک بن سنانؓ احمد میں ہی آخر میں شید ہو گئے۔ (الاستیعاب ۳-۲۰۰) دیکھتے احمد میں شید ہونے والوں میں بعض وہ بھی تھے جنہوں نے شراب پی تھی کیونکہ ابھی شراب کی حرمت کا اعلان نہیں ہوا تھا تو کیا ثابت کر سکتے ہیں کہ احمد سے پہلے خون یعنی دم مسفوح کی حرمت نازل ہو چکی تھی؟ امام قرطبی اپنی تفسیر (جلد ۲، صفحہ ۲۱۶) پر فرماتے ہیں کہ دم مسفوح والی آیت جو الوداع کے دن عرفہ میں نازل ہوتی تو جب تک آپ کسی دلیل قطعی سے یہ ثابت نہ کریں کہ احمد سے پہلے یہ حرمت نازل ہو چکی تھی۔ آپ کا اعتراض ہی باطل ہے۔ ہاں نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے ساتھ حسن ظن رکھنا واجبات میں سے ہے اس لئے کسی صحابی کا شراب پینے کا ذکر پڑھ کر ہم فوراً یقین کر لیں گے کہ یہ حرمت سے پہلے کا واقعہ ہے۔ اسی طرح کسی صحابی کے خون پینے کی بات سن کر ہم فوراً یقین کریں گے، یہ یقیناً حرمت سے پہلے کا واقعہ ہے۔ ایسے ہی خون پینے اور اس پر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے

زمانہ سے بھی یقیناً یہی سمجھا جائے گا کہ یہ حرمت سے قبل کا واقعہ ہے۔ اور حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے وقت نو سال کے تھے۔ ان کا واقعہ بھی حافظ ابن حجرؓ نے الاصابہ جلد ۲، صفحہ ۳۱۰ پر نقل کیا ہے تو کیا اس اعتراض میں حافظ ابن حجرؓ کو بھی شریک کیا جائے گا یا نہیں؟ انہوں نے بچپن میں یہ حرکت کی تو اگر حرمت سے پہلے کی بات ہے تو اعتراض ہی نہیں اور بعد میں کی تو اس جملہ میں ڈانٹ موجود ہے «جس کے بدن میں میراخون جائے گا اس کو آگ نہیں چھو سکتی مگر تیرے لئے لوگوں سے بلاکت ہے اور لوگوں کو تجھ سے۔» وحید صاحب! اس قسم کے اعتراض کسی علمی بنیاد پر نہیں محض ضد پر مبنی ہیں۔ دیکھو حنفی کہتے ہیں کہ امام ناپاک ہو، غسل کے بغیر نماز پڑھادے یا بغیر وضو کے نماز پڑھادے تو مقتدیوں کی نماز نہیں ہوتی، لیکن علامہ وحید الزمان ضد میں آکر یہ لکھ گئے کہ امام جنتا بیٹے وضو ہونے کی حالت میں نماز پڑھائے تو مقتدیوں کو نمازو لٹانے کی ضرورت نہیں۔ (نزل الامر جلد ۱ صفحہ ۱۰۱) اہل سنت کہتے ہیں کہ کافر کے پیچے مسلمان کی نماز نہیں ہوتی مگر وحید الزمان صاحب کہتے ہیں، ہو جاتی ہے۔ (نزل الامر جلد ۱ صفحہ ۱۰۱)

## فضلات

وحید صاحب نے کہا کہ حضرت شیخ الحدیث صاحب رحمہ اللہ نے تو تحریر کیا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فضلات پیشاب، پاخانہ وغیرہ سب پاک ہیں۔ میں نے کہا فضلہ کا معنی بچا ہوا بچوک ہے۔ معدہ کھانے کو نکلتا ہے اس میں اصل قوت جگر کھینچ لیتا ہے اور بچوک پاخانہ بن کر نکل جاتا ہے۔ یہ معدے کا فضلہ ہے پھر جگر خون تیار کر کے دل کو دیتا ہے اور جو بچوک رہ جاتا ہے وہ پیشاب بن کر خارج ہو جاتا ہے۔ یہ جگر کا فضلہ ہے پھر وہ خون ایک ایک رگ کو اسٹیم میا کرتا ہے۔ اس خون سے جو فضلہ بچتا ہے وہ مسامات میں پسینے کی شکل میں خارج ہوتا ہے، پھر جو

خون جزو بدن اور گوشت بن گیا اس کا بچوک میں بچپل کی شکل میں مسامات کے ذریعہ نکلتا ہے۔ یہ ہر انساکی فطرت میں داخل ہے، لیکن یہ بات صراحتاً ثابت ہے کہ عوام کے میں بچپل پر مکھی بیٹھتی ہے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جسد اطہر پر مکھی نہیں بیٹھتی تھی اور یہ بھی متفق علیہ حقیقت ہے کہ عوام کا پسینہ بدبودار ہوتا ہے مگر آنحضرت صلی علیہ وسلم کا پسینہ مبارک دنیا کی اعلیٰ ترین خوشبوؤں کو شرما تا تھا۔ آپ کی نیند مبارک کو بھی نیند ہی کما جاتا ہے مگر وہ نیند ہماری ہزار بیدار یوں سے بھی اعلیٰ وارفع تھی۔ آپ کا خواب وحی ہوتا تھا۔ آپ کی نیند مبارک سے وضو نہیں ٹوٹتا تھا۔ توجیہے آپ کا پسینہ مبارک، پسینہ ہی کھلانا ہے مگر یہ کس نے کہا کہ آپ کے لئے پسینہ ہی تھا مگر عشاں کے لئے بہترین خوشبو۔ بادام روغن نکالنے کے بعد جو بادام کا فضلہ بچتا ہے وہ بادام کا تو فضلہ ہی ہے مگر بخول کہے کہ میرے فضلہ جیسا ہے تو کوئی عقل منداں کو تسلیم نہیں کرے گا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بے شک انسان تھے لیکن آپ کو جن خصائص سے اللہ تعالیٰ نے نوازا تھا ان خصائص کا انکار کیوں کیا جائے؟ یا قوت بھی پتھر ہے، جراسود بھی ایک پتھر ہے مگر یا قوق اس کا مقابلہ کھا کر سکتا ہے۔ جراسود جنت سے آیا ہوا ہے۔ حضرات انبیاء علیهم السلام کے اجسام مطہر و مقدسہ ہیں اللہ تعالیٰ نے جنت کے خواص رکھ دیے ہیں اسیلے ان اجسام مطہرہ کو مٹی پر حرام کر دیا گیا اسی طرح دوسرے فضلات بھی اگر خصوصی طبیارت رکھتے ہوں تو اس میں کیا اشکال ہے؟

وحید صاحب میری یہ ساری باتیں ٹیپ کر کے لے گئے۔ دو دن بعد آئے اور کھنے لگے کہ جس طرح مطلوبہ احادیث وہ لوگ پیش نہیں کر سکے اسی طرح حقیقت الفتن والے نے جو غلط حوالہ جات بدایا کے دیے ہیں وہ بھی عربی بدایا سے نہیں دکھا سکے۔ «صلوۃ الرسول» کے غلط حوالے بھی صحاح ستہ سے نہیں دکھا سکے۔ نہ ہی «صلوۃ الرسول» کی فضائل تو کجا احکام میں ضعیف احادیث پیش کرنے کا کوئی جواب ان

کے پاس ہے اب مجھے یقین ہو گیا کہ اس فرقہ کا کوئی اصول نہیں۔ اس کی بنیاد صرف اور صرف اہل سنت والجماعت کی ضد پر ہے۔ آپ نے جو مسائل ان کے بتائے وہ ضد کا واضح ثبوت ہی ہیں۔ میں اپنی غلطیوں کا اعتراف کرتا ہوں کہ ایسے لوگوں کو چھوڑ کر جن کی صورت اور سیرت سے پغیرپاک کی سنتی نمایاں تھیں، جو خوف خدا کی دولت سے مالا مال تھے، جو حرام حلال کا امتیاز کرتے تھے، جن کا دن رات اس فکر میں گزرتا تھا کہ بنی پاک کے طریقے کس طرح دنیا میں جاری ہو جائیں۔ میں ان کی مخالفت کرنے اور ان کے خلاف بدگمانی پھیلانے اور مسلمانوں کو اکابر اہل اسلام سے تنفر کرنے کے علاوہ کوئی کام نہیں کیا ہے۔ اب میں تہذیل سے توبہ کرتا ہوں کہ الحمد للہ مسلک حقہ اہل سنت والجماعت حنفی پر ہی قائم رہوں گا اور اس کے خلاف وسو سے پھیلانے والوں سے خود بھی خبردار رہوں گا اور دوسروں کو بھی خبردار کروں گا۔ اللہ تعالیٰ مجھے حق پر استقامت نصیب فرمائے اور دین میں وسو سے ڈالنے والوں کے شر سے محفوظ فرمائیں۔

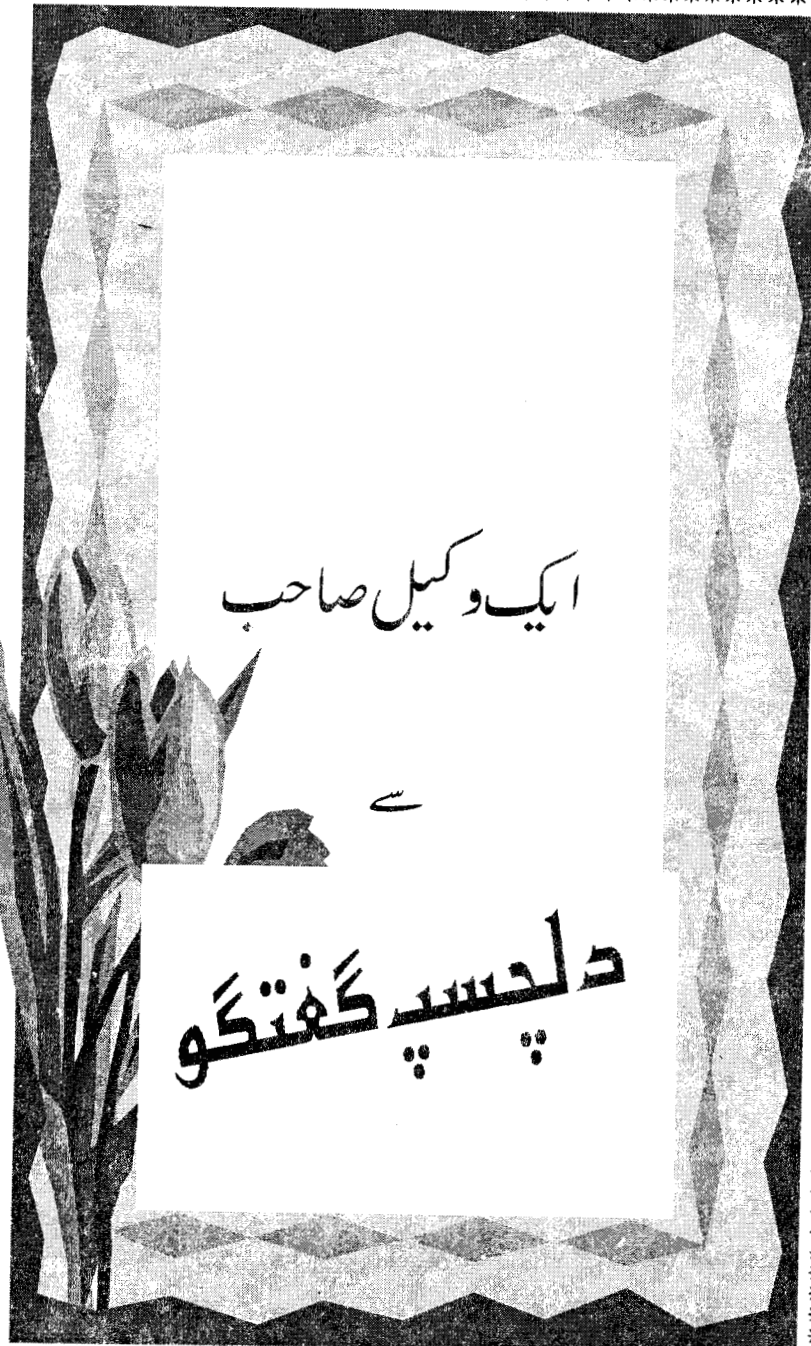
آمین یا الہ العلیمین



# د لہ سہ پ گھنٹ کو

سے

اکی و کیل صاحب



## ایک ایم اے اسلامیات ایڈوکیٹ سے ملاقات

سب تعریفیں اللہ رب العالمین کیلئے ہیں جس نے دین کی سمجھیں ہمیں فقہاء کی طرف رجوع کا حکم دیا۔ (التوبہ: ۱۲۲) اور شیطان کے فریب سے بچنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تابع داری کے ساتھ ساتھ اہل استنباط مجتہدین کی تقلید کا حکم دیا۔ (النساء: ۸۳) اور سلام و درود لا محدود اس رحمۃ للعالمین پر جس نے فقہ کو خیر اور فقہاء کو خیار فرمایا۔ (متفق علیہ) اور مجتہد کے صواب پرداز اور خطاء پر بھی ایک اجر ملنے کا اعلان فرمایا اور فرمایا کہ ایک فقیہ شیطان پر ہزار عا بد سے زیادہ سخت ہے اور (سلام ہو) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین پر جنہوں نے ہر قسم کی جانی، مالی، وطنی، قربانیاں دے کر دین اسلام کو پھیلایا اور ان میں دو ہی جماعتیں تھیں بعض مجتہد تھے اور باقی مقلد۔ (معیار الحق میاں نذیر حسین) ایک صحابی کا نام بھی نہیں لیا جاسکتا کہ وہ نہ خود اجتناد کی اہلیت رکھتے تھے اور نہ ہی مجتہد کی تقلید کرتے تھے بلکہ وہ غیر مقلد تھے اور ان کے بعد انہے دین خصوصاً آئندہ اربعوہ رحمم اللہ پر جن کی تدوین اور تفصیل سے قیامت تک کے لوگوں کے لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنتوں پر عمل کرنا آسان ہو گیا۔

### حمد و صلوٰۃ کے بعد

اس دنیا میں رنگ رنگ کے لوگ آباد ہیں۔ کچھ وہ لوگ ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنے دین کی خدمت کے لئے چن لیا۔ وہ رات دن تعلیم و تدریس کے ذریعہ وعظ و تبلیغ کے ذریعہ تحریر و تصنیف تڑکیہ و تصفیہ کے ذریعہ اشاعت دین میں مصروف ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان سب کو استقامت نصیب فرمائیں اور ہر قسم کے شرور و فتن سے ان کی حفاظت فرمائیں۔ اس کے بر عکس کچھ لوگ ہیں جو بس اسی کو کار خیر سمجھتے ہیں کہ سید ہے سادے مسلمانوں کے دلوں میں کچھ وساوس پیدا کر دیے جائیں جن کے ذریعہ وہ لوگ دین سے بے زار ہو جائیں یا کم از کم ان شکوک و شبہات کی وجہ سے

دین میں سست ہو جائیں۔ ایسے ہی ایک شخص سے میرا بھی واسطہ پڑا۔ ان صاحب نے ایک ہی سانس میں اپنا تعارف یوں کروایا کہ میں ایم اے عربی، ایم اے اسلامیات ہوں اور دکالت کی سند بھی ہے۔ ساتھ ساتھ دین میں کافی ریسچ کی ہے۔ اس میں میرا بڑا وسیع نالج ہے۔

### میں اہل حدیث ہوں

ہے۔ حدیث کے کہتے ہیں؟ کہنے لگے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے قول، فعل اور تقریر یعنی جو بات یا کام آپ کے سامنے ہوا ہوا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انکار نہ فرمایا ہو اس کو حدیث کہتے ہیں۔ میں نے پوچھا آپ نے جو حدیث کی تعریف بیان فرمائی، یہ قرآن پاک کی کس آیت کا ترجمہ ہے؟ کہنے لگے کسی آیت کا بھی نہیں۔ میں نے پوچھا یہ تعریف کس حدیث کا ترجمہ ہے؟ کہنے لگے کسی کسی کا بھی نہیں۔ میں نے پوچھا کہ یہ تعریف نہ قرآن میں ہے نہ حدیث میں، آپ نے کہاں سے لی؟ کہنے لگے کسی امتی نے یہ تعریف بیان کی ہے۔ مگر مجھے یاد نہیں کہ سب سے پہلے یہ تعریف کس امتی نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے کتنا سو سال بعد فرمائی۔ میں نے کہا آپ کا دعویٰ تو یہ تھا کہ ہم اس لئے اہل حدیث ہیں کہ صرف اللہ و رسول کی بات مانتے ہیں کسی امتی کی بات نہیں مانتے؟ آپ نے تو حدیث کی تعریف ہی کسی امتی سے چوری کی ہے تو اب آپ اہل حدیث تو نہ رہے۔ اس کا بواب ان کے پاس نہ تھا۔ پھر میں نے پوچھا کہ کیا قرآن پاک کی تمام آیات کی طرح تمام احادیث متواتر اور قطعی الصحت ہیں؟ کہنے لگے نہ نہیں۔ نہ سب احادیث متواتر ہیں نہ سب صحیح بہت سی احادیث ضعیف بلکہ من گھڑت ہیں۔ میں نے کہا آپ مجھے صرف ایک حدیث ایسی لکھوائیں جس کو اللہ تعالیٰ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح فرمایا ہو، اور ایک حدیث ایسی جس کو اللہ تعالیٰ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ضعیف یا من گھڑت فرمایا ہو۔ انہوں نے ایک حدیث کو بھی اللہ یا اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح فرمایا نہ ضعیف نہ من گھڑت۔ میں نے پوچھا کہ پھر تم کسی حدیث کو صحیح، کسی کو حسن، کسی کو ضعیف، کسی کو منگھڑت کس دلیل سے کہتے ہو؟ کہنے لگے ہم اپنی رائے یا کسی امتی محدث کی رائے سے احادیث کو صحیح و ضعیف وغیرہ کہتے ہیں۔ میں نے کہا پھر آپ اہل الرائے یا اہل الرائے کے مقلد ہوئے۔ اہل حدیث تو نہ ہوئے۔ اب تو وہ بہت گھبراے اور کہنے لگے کہ آپ کے ہاں احادیث کے صحیح و ضعیف حدیث کھلاتے ہیں۔ میں نے کہا کہ قرآن پاک تو تقریباً ہر مسلمان کے گھر میں ہوتا

ہونے کا کیا پہنچ ہے؟ میں نے کہا جس حدیث کو چاروں ائمہ مجتہدین نے قبول کر لیا اور سب کا اس پر متواتر عمل ہے ہم کہتے ہیں کہ اس حدیث کو اللہ و رسول نے نہ تو صحیح فرمایا ہے اور نہ ضعیف۔ ہاں امت کے اجماع کی وجہ سے اس کی صحت میں شک نہیں اور جن مسائل کی احادیث میں اختلاف ہے ان میں سے جس پہلو کی احادیث پر مجتہدا عظم نے عمل فرمایا اور احتجاف کا اس پر متواتر عمل ہے۔ اس کو ہم صحیح مانتے ہیں کیونکہ ہمارے امام نے امام نے فرمایا ہے میرا نہب صحیح حدیث پر ہے اور مجتہد کا کسی حدیث کے موافق عمل کر لینا اس مجتہد اور اس کے مقلدین کے نزدیک اس حدیث کے صحیح ہونے کی دلیل ہے اس لئے ہم یہ کہتے ہیں کہ مثلاً اس حدیث کو اللہ و رسول نے نہ صحیح فرمایا ہے اور نہ ضعیف اور جہاں اللہ و رسول سے رہنمائی نہ ملے وہاں اللہ و رسول نے مجتہد کو اجتہاد کا حق دیا ہے۔ ہمارے امام صاحب نے اپنے اعتبار سے اس حدیث میں مذکور مسئلہ کو قبول فرمایا۔ اب اگر ان کا اجتہاد صواب ہے تو انکو دو اجر ملے اور اگر خطاب ہے تو ایک اجر ملا اور عمل یقیناً اللہ کے ہاں مقبول ہے۔ ہمارے امام کے اس اجتہاد کے خلاف اگر کوئی شخص اللہ و رسول سے صراحتاً ثابت کر دے کہ جس حدیث کو امام نے اپنے اجتہاد سے صحیح مان لیا ہے۔ اللہ یا رسول نے اس حدیث کو من گھڑت فرمایا ہے تو ہم اپنے امام کا اجتہاد چھوڑ کر اللہ و رسول کی بات مان لیں گے۔ لیکن ہمارے خیر القرون کے مجتہدا عظم نے جس کو قبول فرمالیا۔ مابعد خیر القرون کے کسی بھی امتی کی رائے سے ہم اپنے امام کے اجتہاد کو ترک نہیں کریں گے۔ ہمارا احادیث کے رد و قبول کے بارے میں یہ طریق کسی قرآنی آیت یا حدیث کے خلاف ہو تو آپ بتائیں۔ ہم تمہد دل سے آپ کے شکر گزار ہوں گے۔ رہا جتاب کا یہ فرمان کہ ہم اپنی رائے یا کسی دوسرے غیر مجتہد امتی کی رائے سے کسی حدیث کو صحیح یا ضعیف کہتے ہیں تو اس سے پتہ چلا کہ آپ کا یہ عمل کسی دلیل پر مبنی نہیں۔ کیونکہ آپ کے نزدیک تو صرف خدا اور رسول کی بات دلیل ہے اور آپ

## مرفع

وہ حدیث ہے جس میں حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے قول یا فعل یا تقریر کا ذکر ہو۔

## موقوف

وہ حدیث ہے جس میں صحابی کے قول، فعل یا تقریر کا ذکر ہو۔

## مقطوع

وہ حدیث جس میں تالیع کے قول، فعل یا تقریر کا ذکر ہو۔ ہم اہل سنت والجماعت اپنے مجتہد کی رہنمائی میں ان تینوں قسموں کو مانتے ہیں۔ کیا آپ بھی حدیث کی ان تینوں قسموں کو مانتے ہیں؟ انسوں نے کہا ہرگز نہیں۔ ہم صرف ایک پہلی قسم کو مانتے ہیں۔ میں نے کہا کیا آپ کوئی آیت یا حدیث پیش کر سکتے ہیں کہ جو حدیث کی تینوں قسموں کو مانے اس کو اہل الرائے کہتے ہیں اور جو دو تھائی احادیث

کے ماننے سے انکار کر دے اس کو اہل حدیث کہنا چاہئے؟ وہ بہت جھلائے کہ آپ بات بات پر آیت اور حدیث پوچھتے ہیں۔ میں نے کہا اس لئے کہ آپ نے یہی دعویٰ فرمایا تھا کہ ہم صرف قرآن و حدیث کو مانتے ہیں۔ اب آپ کو شدید احساس ہو رہا ہے کہ جس طرح آپ کے بھائی اہل قرآن اس دعویٰ پر پورے نہیں اتر سکتے کہ ہم ہر مسئلہ صراحتاً قرآن مجید سے دکھاسکتے ہیں اسی طرح آپ بھی اس دعویٰ پر پورے نہیں اتر سکتے کہ ہم صرف اور صرف قرآن و حدیث سے ہر ہر مسئلہ کا صراحتاً جواب دے سکتے ہیں۔ پھر میں نے کہا کہ محدثین نے صحیح حدیث کی دس قسمیں بیان فرمائی ہیں (مقدمہ نووی) جس میں مرسل احادیث اور بعض مدلسین کی معنف احادیث کو بھی صحیح کی اقسام میں شامل کیا ہے۔ ہم ان پوری دس قسم کی احادیث کو مانتے ہیں اور اپنے مجتہد کی رہنمائی میں ان پر عمل بھی کرتے ہیں۔ کیا آپ بھی پوری دس قسم کی احادیث کو صحیح مان کر ان پر عمل کرتے ہیں۔ انہوں نے کہا نہیں ہم تو صرف ان دس اقسام میں سے پانچ کو مانتے ہیں اور پانچ قسم کی احادیث کو من گھڑت اور بنادھنی کہہ کر چھوڑ دیتے ہیں۔ میں نے کہا کیا آپ کوئی آیت یا حدیث پیش ایسی کر سکتے ہیں جو یہ بتائے کہ جو شخص تمام احادیث صحیح کو مانے وہ تو اہل الرائے ہے اور جو پوری ڈھٹائی سے نصف احادیث کو ماننے سے انکار کر دے اس کو اہل حدیث کہنا چاہئے۔ شاید ”بر عکس نہند نام زنگی کافور“ کی مثال آپ پر ہی فٹ آجائے۔

## ایک اور بہانہ

میں نے کہا کہ آپ کے مولانا محمد یوسف بے پوری کی ایک کتاب ”حقیقت الفقہ“ ہے اس میں باقاعدہ ایک ایک عنوان ہے ”اہل کوفہ کی حدیث دانی“ اس میں فرماتے ہیں کہ اگر اہل کوفہ ہزار حدیثیں سنائیں تو ۹۹۹ تواٹھا کر پھینک دو اور باقی ایک میں بھی شک رکھنا کبھی صحیح یقین نہ کرنا۔ انہوں نے فوراً کہا اہل کوفہ کو حدیث

سے کیا تعلق؟ میں نے کہا آئیے تجربہ کر لیں، میں صحاح ستے سے احادیث پیش کروں گا جس کی سند میں ایک بھی کوفی آجائے اس کو صحاح ستے سے نکالنے جانا۔ تو جلدی سے بولے کہ پھر صحاح ستے میں کیا بچے گا؟ وہاں تو خاک اڑنے لگے گی۔ میں نے کہا کوئی آیت یا حدیث ایسی ہے کہ جو اہل کوفہ کی روایت کردہ سب احادیث صحیح کو صرف اس لئے رد کر دے کہ اس کا راوی کوفی ہے وہ تو اہل حدیث کھلائے گا اور جو سب صحیح احادیث کو مانے خواہ راوی اہل کوفہ ہوں خواہ اہل حجاز اسکو اہل الرائے کہنا۔

## لفظ مولانا کی تحقیق

اب وہ صاحب میرے کسی سوال کے جواب میں بھی نہ تو کوئی آیت پڑھ سکتے تھے نہ حدیث۔ بہت پریشان بیٹھے تھے اور نہ احادیث صحیحہ کے انکار در انکار کرنے والوں کو اہل حدیث ثابت کر سکتے تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ کوئی موقع ملے تو اس موضوع کو چھوڑ کر دوسری بات شروع ہو۔ میرے منہ سے مولانا کا لفظ لٹکنا تھا کہ بس انہوں انہوں نے شور مچانا شروع کر دیا کہ تو بے کرو۔ اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کو مولانا کہنا شرک ہے۔ کفر ہے۔ میں نے کہا دیکھئے یہ آپ کے مسلک کی کتاب ”توضیح الكلام“ میں لکھا ہے مولانا ارشاد الحق اثری، پھر لکھا ہے مولانا عزیز زیدی، اس میں لکھا ہے مولانا ارشاد الحق اثری، پھر لکھا ہے مولانا عزیز زیدی، اور ”صلوۃ الرسول“ پر لکھا ہے مولانا محمد صادق سیالکوٹی، مولانا محمد داؤد غزنوی، مولانا محمد اسماعیل، مولانا محمد عبد اللہ ثانی، مولانا نور حسین گرجا گھنی، مولانا احمد دین لکھڑوی، مولانا محمد گوندلوی کیا یہ سب مشرک تھے؟ ذرا فتویٰ سوچ کر لگانا چاہئے۔ انہوں نے فوراً کہا میں ان کو نہیں مانتا۔ میں نے پوچھا کیا نہیں مانتا ان کو مسلمان نہیں مانتا؟ انہوں نے کہا میں ان کو خدا، رسول نہیں مانتا۔ میں نے کہا میں نے ان کو خدا رسول کہہ کر تو نہیں پیش کیا۔ یہ آپ کے غیر مقلد علماء ہیں اور مولانا ہیں کیا ان کو آپ نام بنام مشرک کہتے ہیں؟ کیونکہ ان کے ہاں مولانا کہنا جائز ہے۔ انہوں نے کہا وہ کوئی خدا ہیں کہ میں ان کی بات مانوں۔ میں نے کہا کیا تم خدا ہو کر ہم تمہاری بات مانیں کہ

مولانا کہنا شرک ہے۔ انہوں نے کہا میں تو ہر اس شخص کو مشرک کہتا ہوں جو خدا کے سوا کسی کو ملانا کرے۔ میں نے کہا اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: هوکل علی مولاہ (۱۶:۶۲) وہ اپنے آقا پر بوجھ ہے۔ اللہ نے آقا کو قرآن میں غلام کا مولا فرمایا۔ کیا اللہ تعالیٰ مشرک ہیں۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زید بن حارثہ کو فرمایا انت اخونا و مولانا (بخاری جلد ۱ صفحہ ۵۲۸) بلکہ غلاموں کو فرمایا کہ وہ اپنے آقا کو کہیں سیدی و مولائی (تمذیب التمذیب جلد ۲ صفحہ ۲۶۳) البدایہ النبایہ جلد ۹ صفحہ ۲۶۶ سیر اعلام النبلاء جلد ۲، صفحہ ۳، ۵) کیا اللہ تعالیٰ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور یہ سب لوگ مشرک ہیں۔ اب قرآن و حدیث سامنے ہے کیا کہتے؟ خاموش ہو گئے تو پھر میں اصل بات کی طرف آیا کہ آپ کے ہاں احادیث صحیح کے رد کرنے کی عجیب و غریب شرطیت ہیں۔ کے شیخ الکل میاں نزیر حسین صاحب ایک بھگ لکھتے ہیں "لپس مدھیں جو قصہ داہیہ بلا سند صحیح کے فضیلت میں امام صاحب کے نقل کرتے ہیں امام صاحب تک سند صحیح متصل مسلسل کے نہیں پہنچتا" (معیار الحق صفحہ ۱۹) جب ایک تاریخی واقعہ کے لئے آپ کے شیخ الکل نے یہ تین شرطیں لگانی ہیں تو حدیث کا معیار تو تاریخ سے بہت بلند ہے۔ پہلی قید صحیح کی لگانی جس سے حسن احادیث خارج ہو گئیں۔ سب کا انکار ہو گیا۔ دوسرا قید متصل کی لگانی جس سے معلقات، مقطوعات اور مراasil سب نکل گئیں اور احادیث کی ان سب اقسام کو مانتے سے انکار کر دیا۔ تیسرا قید مسلسل کی لگانی یعنی سند کے ہر ہر راوی کا جب تک مسلسل اسی پر عمل ثابت نہ ہوگا۔ اس حدیث پر عمل جائز نہ ہوگا اس شرط پر تو شاید ہزار میں سے ایک حدیث بھی قابل عمل نہ رہے۔ میں نے کہا یہ تینوں قیدیں کسی آیت یا حدیث سے ثابت کر سکتے ہیں جبکہ بھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہر وہ شرط جو کتاب اللہ میں نہیں وہ باطل ہے (بخاری و مسلم) لیکن ان کی قسم میں کہاں تھا کہ یہ شرطیں کتاب و سنت سے ثابت کرتے۔ میں نے کہا آپ کی

مسجد میں اخلاقی مسائل پر اشتہار لگے ہوتے ہیں جن میں سب میں یہ شرط ہوتی ہے کہ حدیث صحیح صریح مرفع غیر محروح ہو۔ دیکھئے صحیح کی قید سے حسن لکل کی صریح کی قید سے دلالت کی باقی سب قسموں کا انکار ہو گیا۔ دیکھئے قادیانی بھی یہی شرط لگاتے ہیں کہ صریح حدیث دکھاؤ کہ آپ کے بعد غیر تشریعی بھی نہیں آئے گا اور صریح لفظ دکھاؤ کہ عیسیٰ بمسجد عنصری (اسی خاکی جسم کے ساتھ) چوتھے آسمان پر اٹھائے گئے۔ اس طرح انہوں نے "ختمنبوت" اور "حیات نزول مسیح" کی متواتر احادیث کا انکار کر دیا کہ جو لفظ ہم نے ما لگا ہے وہ آپ بنی سے نہیں کھلوا سکے اور جو احادیث کا انکار کر دیا کہ جو لفظ ہم نے ما لگا ہے وہ آپ بنی سے نہیں اور مرفع کی قید الفاظ خود حضرت نے فرمائے ہیں ان کو ہم نہیں مانتے کہ صریح نہیں اور مرفع کی قید سے موقوفات اور مقتطعوں کا انکار ہو گیا۔ کیا آپ اپنی اسی شرط کے مطابق ایک ہی حدیث صریح مرفع غیر محروح سے ثابت کر سکتے ہیں کہ دلیل صحیح صرف اور صرف حدیث صحیح، صریح، غیر محروح یہی مخصر ہے؟ دیدہ باید۔ خلاصہ یہ کہ احادیث کے لئے آپ ایسی شرطیں لگاتے ہیں کہ کماز کم ۵۰ فیصد احادیث کا انکار ہو جائے۔

### مسوخ احادیث

پوری امت کا اتفاق ہے کہ مسوخ احادیث پر عمل جائز نہیں۔ حضرت امام ابو یوسف نے فرمایا تھا کہ لیس علی العامی العمل بالحدیث لعدم علمہ بالناسخ والمنسوخ (معیار الحق صفحہ ۳۹) بحوالہ بحر الرائق) کہ عامی کے لئے فقہاء کی رہنمائی کے بغیر حدیث پر عمل کرنا جائز نہیں کیونکہ اس کو ناسخ مسوخ کا علم نہیں اس لئے فقہاء سے تحقیق کرنے کے بعد ناسخ پر عمل کرے اور مسوخ پر عمل نہ کرے گر آپ کے "شیخ الکل" فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص اہل علم حسب وسعت اپنی کے ایک حدیث کو تحقیق کر کے اس پر عمل کرے تو نہایت یہی ہو گا کہ وہ حدیث مسوخ ہوگی تو ہم کہتے ہیں کہ وہ شخص ساتھ عمل کرنے میں ساتھ اس حدیث کے گنگار نہ ہو گا اور وہ عمل

اس کا باطل اور قابل اعادہ کے نہ ہو گا۔ (معیار الحق صفحہ ۲۱) (اردو بہت قدیم ہے کہنا یہ چاہتے ہیں کہ اگر کوئی اہل علم اپنی طاقت بھر تحقیق کر کے کسی حدیث پر عمل کرے تو زیادہ سے زیادہ یہ ہو سکتا ہے کہ وہ حدیث منسوخ ہو گی۔ لیکن اس کے باوجود وہ نہ گز گار ہو گا نہ اس کا عمل باطل ہو گا۔)

(۳) اسی طرح ہمارے ہاں نماز کی حالت میں شرمگاہ کا ڈھکار ہنا شرط ہے ورنہ نماز نہیں ہو گی۔ مگر قربان جائیے صند کے، لکھتے ہیں ہر کہ در نماز عورت ش نمایاں شد نماز ش صحیح باشد (عرف الجاوی صفحہ ۲۲) یعنی حالت نماز میں جس کا ستر کھلا رہے اس کی نماز بالکل صحیح ہے۔

(۴) اسی طرح نماز کے لئے شرط ہے کہ نماز کا وقت ہو، وقت ہونے سے پہلے نماز نہیں ہوتی۔ مگر یہ لکھ دیا گیا کہ اگر عصر کے وقت فٹ بال کھلینا ہو تو عصر کی نماز ظہر کے ساتھ پڑھ لے۔ (فتاویٰ شانیہ جلد ا صفحہ ۶۲)

(۵) ہمارے ہاں کفار کے پیچے نماز پڑھنا جائز نہیں مگر نواب و حید الزمان نے صاف لکھا ہے کہ کافر کے پیچے نماز پڑھ لی تو دہرانے کی ضرورت نہیں۔ (نزل اللہ بر جلد ا صفحہ ۱۰) آپ کے شیخ الاسلام مولانا شاء اللہ صاحب کافتی یہی تھا کہ مرزا یوں کے پیچے نماز جائز ہے، بلکہ آپ مرزا یوں کے پیچے نماز پڑھ بھی لیا کرتے تھے۔ (فیصلہ کہ ۳۶) اور آپ کے مناظر اسلام مولانا عنایت اللہ اثری بھی مرزا یوں کے پیچے نماز پڑھ کرتے تھے۔

### فقہ کی مخالفت

وہ صاحب فرمائے گے فقہ کی مخالفت کون سا کفر ہے؟ بلکہ فقہ کی مخالفت تو کرنی ہی چاہتے تاکہ لوگ فقہ کو چھوڑ دی۔ میں نے کہا فقہ کے یہ مسائل کتاب و سنت پر بنی ہیں ان کی مخالفت کتاب و سنت کی مخالفت ہے۔ میں نے کہا آپ یہ جہاد اپنی مساجد میں شروع فرمائیں گے کہ بھی فقہ کی مخالفت کرنی ہے اس لئے عصر کے وقت چونکہ باکی کھلینی ہے عصر کی نماز پونے ایک بجے پڑھ لیں۔ نماز کی بھگہ پر

اس کا باطل اور قابل اعادہ کے نہ ہو گا۔ (معیار الحق صفحہ ۲۱) (اردو بہت قدیم ہے اب دیکھئے اہل سنت کی صند میں منسوخ احادیث پر بھی عمل کرنے کی اجازت دے دی۔ اس لئے آج کل ان حضرات کی اصطلاح میں منسوخ احادیث پر عمل کرنے والا اہل حدیث کھلاتا ہے اور ناسخ حدیث پر عمل کرنے والا اہل الرائے جو چاہے آپ کا حسن کر شدہ ساز کرے

### غیر مقلدین کی فقہ کھنک لگے کہ اہل حدیث صند نہیں کرتے۔ میں نے کہا آپ کا مطالعہ بہت ناقص اور محدود ہے۔

(۱) ہمارے ہاں مسئلہ یہ ہے کہ نمازی کے بدن کا پاک ہونا شرط ہے۔ ناپاک آدمی نماز پڑھے تو نماز نہیں ہوتی مگر آپ کے نواب صدیق حسن خان نے محض صند سے اس صحیح مسئلہ کا انکار کر دیا اور لکھ دیا کہ پس مصلی بانجاست بدن آثم است نماز ش باطل نیست (بدر والابہ صفحہ ۲۸) یعنی جسم پر گندگی (انسان کا پیشاب پاخاۓ) لگا ہو تو گناہ تو ہو گا لیکن اس کی نماز باطل نہیں وہ ہو جائے گی۔ فرمائیے اس کو صند نہ کہیں تو کیا کہیں۔

(۲) ہمارے ہاں شرائط نماز میں سے کپڑوں کا پاک ہونا بھی ہے مگر خدا صند کا برا کرے یہاں بھی لکھ دیا۔ ہر کہ در جامہ ناپاک نماز گزار دنماز ش صحیح باشد۔ (عرف الجاوی صفحہ ۲۲) یعنی جو شخص گندے (مثلاً حینیں کے خون سے لت پت) کپڑوں میں نماز پڑھے اس کی نماز صحیح ہے۔

(۳) ہمارے ہاں نماز کے صحیح ہونے کے لئے نماز کی بھگہ کا پاک ہونا بھی شرط

پاخاں لیپ لیں، جسم کو پیشاب سے غسل دے لیں، کپڑوں کو حفیض کے خون سے رنگ کر پہن لیں مگر شرم گاہ تنگی رکھیں اور نماز کا امام بھی لالہ آتمارام کو بنالیں اور نماز کے شروع اور آخر میں نعرے لگائیں کہ فقہ کی مخالفت کوئی کفر نہیں۔ قدم بڑھائیے اور فقہ کی مخالفت میں حصہ لے کر ثواب دارین حاصل کیجئے۔ مسلک اہل حدیث زندہ باد۔

## بُنیٰ کی مخالفت

وہ صاحب بڑے چمک کر بولے کہ آپ لوگ کلمہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم کا پڑھتے ہیں لیکن بنی صلی اللہ علیہ وسلم کی بات نہیں مانتے بلکہ ان کے خلاف امام ابو عنینیہ کی باتیں مانتے ہیں۔ میں نے کہا یہی کچھ آپ کے بڑے بھائی اہل قرآن آپ کے بارے میں کہتے ہیں کہ یہ لوگ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم خدا کے بندے ہیں مگر اس خالق کے خلاف مخلوق ”رسول“ کی باتیں مانتے ہیں۔ قرآن پاک کی مخالفت اہل حدیث کا اور ہذا پچھونا ہے۔ یہ لوگ تلاش کر کر کے ایسی احادیث پر عمل کرتے ہیں جو قرآن پاک کے خلاف ہوں۔ میں آپ سے پوچھتا ہوں کہ آپ ہماری اصول فقہ کی کتابوں سے صرف ایک مستند حوالہ پیش کریں کہ اس میں تحریر ہو کہ بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف امام ابو عنینیہ کی بات مانتا چاہیے یا کسی کتاب کا حوالہ دیں کہ فلاں حنفی امام نے کہا ہو کہ بنی پاک صلی علیہ وسلم کا حکم تو یہ ہے مگر میں بنی کے حکم کے خلاف امام ابو عنینیہ کی یہ بات مانتا ہوں۔ حوالہ لائیے یا جھوٹ سے باز آئیے۔ انسوں نے کہا دیکھئے بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ فاتحہ کے بغیر نماز نہیں ہوتی اور تم اس حدیث کو نہیں مانتے۔ امام ابو عنینیہ کی بات مانتے ہو؟ میں نے کہا عزیزیہ آپ کی بات ہے کسی حنفی نے یہ نہیں لکھا کہ ہم اس مسئلہ میں بنی پاک کی بات نہیں مانتے امام صاحب کی بات مانتے ہیں۔ آپ اپنی بات حوالہ پیش فرمائیں۔ اب ہماری بھی سن لیں ہم کہتے ہیں کہ یہاں حنفی پوری حدیث کو مانتے ہیں

اور غیر مقلد ادھوری کو اور یہ کتنا ظلم ہے کہ جو پوری حدیث کو مانیں ان کو اہل الرائے کہا جاتا ہے اور جو ادھوری حدیث مانیں وہ اپنا نام اہل حدیث رکھتے ہیں۔ اب سنتے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پوری حدیث یوں ہے کہ نماز نہیں ہوتی اس کی جو فاتحہ اور کچھ اور حصہ قرآن کا نہ پڑھے۔ (۱) عن عبادۃ مسلم جلد ۱ صفحہ ۱۶۹، عبد الرزاق جلد ۲ صفحہ ۹۲، نسائی جلد ۱ صفحہ ۱۳۵، ابو داؤد جلد ۱ صفحہ ۱۱۹ (۲) و عن ابی هریرہ ”ابوداؤد جلد ۱ صفحہ ۱۱۸، حاکم جلد ۱ صفحہ ۲۲۹ (۳) عن ابی سعید احمد جلد ۳ صفحہ ۳، ابو داؤد جلد ۱ صفحہ ۱۱۸ (۴) و عن عمران ابن حسین ”ابن عدی صفحہ ۱۳۰ (۵) عن ابن مسعود الانصاری ”رواه ابو نعیم نصب الرایہ جلد ۱ صفحہ ۳۶۵ (۶) عن جابر بن ابی شیبہ جلد ۱ صفحہ ۳۶ (۷) و عن عائشہ ”الکامل جلد ۲ صفحہ ۳۲ (۸) عن جابر بن ابی شیبہ جلد ۱ صفحہ ۳۶ (۹)۔ یہ آٹھ صحابہ کرام تو صراحتاً روایت کرتے ہیں کہ جس نماز میں فاتحہ اور زائد قرآن نہ پڑیا جائے اس کی نماز نہیں ہوتی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نماز میں سورہ فاتحہ کے علاوہ زائد قرآن پڑھنا احادیث متواترہ سے ثابت ہے۔ جب نماز کی قراءت کے سلسلہ میں احادیث متواترہ میں دو حصے ثابت ہوئے، (۱) سورہ فاتحہ اور (۲) مزاد علی الفاتحہ ان دونوں کے نہ ہونے سے آپ نے نماز کی نفی فرمائی۔ اب ہم ان دونوں حصوں کا ایک ہی حکم مانتے ہیں کہ سورہ فاتحہ بھی واجب ہے اور مزاد بھی واجب ہے ذرا سوچئے کہ اس کے حکم کی خلاف ورزی غیر مقلد نے کی، یا احتاف نے؟ دوسری بات یہ معلوم ہوتی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان سے جب فاتحہ اور مزاد دونوں کا واجب ہونا معلوم ہوا تو پورے یقین سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ اس حدیث کا مقتنی کے ساتھ کوئی تعلق نہیں کیونکہ مقتنی پر مزاد علی الفاتحہ خود غیر مقلدین کے ہاں بھی واجب نہیں بلکہ حرام ہے۔ اب غیر مقلدین سے اس حدیث میں مقتنی کو شامل کر کے اس حدیث کا انکار کیا یا نہیں؟ کیونکہ اگر اس حدیث میں مقتنی بھی شامل ہو تو اس پر مزاد علی الفاتحہ بھی واجب ہوگی جبکہ غیر

مقدتی پر مازاد علی الفاتحہ کو حرام کہتے ہیں۔ یہ بات واضح ہو گئی کہ حنفی احادیث پوری کی پوری مانتے ہیں اور غیر مقدتی ان احادیث کو بھی ادھوری مانتے ہیں اور ساتھ ساتھ یہ جھوٹ بھی بولتے ہیں کہ ہم نے حدیث کو مانا اور احتاف نے حدیث کے خلاف امام کے قول کو مانا۔ اللہ تعالیٰ جھوٹے وساوس سے محفوظ فرمائیں۔

### مقدتی کی سورہ فاتحہ

انہوں نے کہا پھر تم کیوں کہتے ہو کہ مقدتی کی نماز بغیر فاتحہ کے ہو جاتی ہے؟ میں نے کہا آپ بھی بتائیں کہ مندرجہ بالا آٹھ احادیث کے حکم میں آپ کے نزدیک مقدتی بھی شامل ہے پھر آپ کیوں کہتے ہیں کہ مقدتی کی نماز بغیر مازاد کے ہو جاتی ہے۔ پھر میں نے کہا کہ آپ ہمارے مسلک کو جانتے تک نہیں جیسے صرف خطیب خطبہ پڑھتا ہے باقی سب خاموش رہتے ہیں تو کوئی یہ نہیں کہتا کہ ہم نے بغیر خطبہ کے جمعہ پڑھا ہے بلکہ سب یہی کہتے ہیں کہ ہم نے خطبہ والا جمعہ پڑھا ہے کیونکہ خطیب کا خطبہ ہم سب کی طرف سے ہو گیا ہے۔ اسی طرح ہم کہتے ہیں کہ امام کی قراءت (فاتحہ و سورت) سب کی طرف سے ہو گئی تو مقدتی کی نماز بھی فاتحہ و سورت کے ساتھ ہوئی ہے۔ وہ بھی اپنی طرف سے نہیں بلکہ اس لئے کہتے ہیں کہ رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو امام کے ساتھ نماز پڑھے تو امام کی قراءت مقدتیوں کی بھی قراءت ہے۔ (۱) (عن جابر موطا محمد صغیر ۹۵، مصنف ابن ابی شیبہ جلد اصغر، ۳) (۲) ابو درداء (دارقطنی جلد اصغر ۳۲۲) (۳) عبد اللہ بن شداد ابن الماد موطا محمد ۹۸ عن ابی ہریرہ (كتاب القراءة) صحابہ کرام اور بہت سے تابعین نے اس حدیث کو روایت کیا ہے۔ آپ بھی ایک حدیث پیش کریں کہ امام کی قراءۃ مقدتی کے لئے کافی نہیں اور کسی حنفی کتاب سے یہ دکھائیں کہ حنفی نے کہا ہو کہ مقدتی کی نماز بغیر فاتحہ و سورت کے ہو جاتی ہے، ورنہ جھوٹ سے توبہ کیجئے۔ یہ سن کر وہ صاحب سمجھنے لگے کہ یہ احادیث صحیح ہیں؟ میں نے کہا اللہ و رسول نے ان کو صحیح فرمایا ہے اور ن

ضعیف۔ ہمارے ائمہ ثلاش نے بالاتفاق ان کو سالم کر کے ان کے موافق فتوی دیا ہے تو ہمارے ائمہ ثلاش کے نزدیک یہ احادیث بالاتفاق صحیح ہیں۔ ہاں اگر اللہ یا رسول سے ان کا ضعیف ہو نا ثابت کر دیں تو ہم اپنے ائمہ ثلاش کا قول چھوڑ دیں گے لیکن آپ چاہیں کہ آپ جیسے ناابلوں کے کہنے سے ہم ائمہ ثلاش کی تحقیق کو چھوڑ کر آپ جیسے ناابلوں کی تقليد کر لیں تو اس سے ہمیں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے۔ آپ فرماتے ہیں اذا وسد الامر لى غير اہله فانتظر الساعۃ (متفق علیہ) گویا جب ناابل لوگ دخل اندازی کرنے لگیں تو قیامت ٹوٹ پڑتی ہے۔ آہ آج آپ جیسے ناابل لوگوں کی دخل اندازی سے دین اسلام پر قیامت ٹوٹی ہوئی ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے دین کی حفاظت فرمائیں۔

### لکھ مدنیۃ والادین

اب وہ صاحب بڑے پریشان ہوئے لیکن اصل موضوع سے بھاگ نکلنا اس فرقے کا کمال ہے۔ فرمانے لگے کہ ہمارا دین کے مدینے والا ہے اور تمہارا کوفہ کا۔ میں نے کہا کہ آپ کے بڑے بھائی بھی یہی کہتے ہیں یعنی اہل قرآن کہ ہمارا دین کے مدینے کا ہے کیونکہ قرآن کی بعض سورتوں پر مکہ کی لکھا ہے اور بعض پر مدینہ اس قرآن کے مقابلہ میں صحاح ستہ میں سے کوئی کتاب بھی اہل مکہ یا اہل مدینہ کی لکھی ہوئی نہیں۔ آپ کے بڑے بھائی اہل قرآن کی بات آپ کے مقابلہ میں زیادہ وزنی معلوم ہوتی ہے۔ میں نے کہا آپ نے قدمیۃ منورہ میں خیر القرون کے تعمیلی مجتهد امام مالک کی لکھی ہوئی حدیث کی کتاب کو صحاح ستہ سے خارج کر دیا جبکہ اہل کوفہ نے باقاعدہ اس حدیث کی کتاب کو روایت کیا، دیکھو امام محمد کی مؤطرا یہ عجیب انصاف ہے کہ جو مدنیۃ کی کتاب کو روایت کریں ان کا دین مدینے والا ہو اور جو مدنیۃ کی کتاب کو پیچھے ڈھکلیں وہ مدینے والے بن جائیں۔

تفوبر تو اے چرخ گرداؤ تفو

## اہل مدینہ کی مخالفت

آئیے دلکھیں آپ کا مدینہ والادین کیسا ہے؟

- (۱) آپ کے ہاں وضو میں صرف پگڑی پر مسح جائز ہے (الروضة الندیہ جلد ا صفحہ ۲۹) اور امام مدینہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ صرف پگڑی پر مسح جائز نہیں (موطا صفحہ ۲۳) بلکہ فرمایا جو پگڑی پر مسح کرے اس کی نماز نہیں ہوتی (المدویۃ الکبری جلد ا صفحہ ۱۶) دیکھنے میں والے نہ آپ کے وضو کو صحیح مانتے ہیں نہ آپ کی نماز کو۔
- (۲) امام مالک رحمۃ اللہ علیہ یتم کا طریقہ یوں بیان فرماتے ہیں کہ ایک ضرب سے چہرہ کامسح کرے اور دوسری ضرب سے دونوں باتحوں کا کھنیوں سمیت۔ (موطا صفحہ ۴۲) لیکن نے اہل مدینہ کا نذہب چھوڑ کر بخارا کا نذہب قبول کیا کہ یتم میں باتحوں کا مسح صرف تھلیلوں کا ہو (بخاری صفحہ ۲۸) اور یتم کی ضرب ایک ہو (بخاری صفحہ ۵۰)
- (۳) امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کا نذہب ہے کہ نماز میں باتحہ لٹکائے جائیں اور آپ کا دعوی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ کندھوں تک اٹھا کر پھر دائیں پھیلی سے باہیں کھنی کو پکڑ کر سینہ پر رکھتے تھے۔ یہ نذہب نہ کسی حدیث سے ثابت ہے اور نہ ہی اہل مدینہ کا ہے۔
- (۴) آپ لوگ کہتے ہیں کہ جو مقتدی جھری نمازوں میں بھی امام کے پیچے فاتحہ نہ پڑھے اس کی نماز نہیں ہوتی اور امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جھری نمازوں میں امام کے پیچے قراءۃ (فاتحہ و سورت) نہ کرے (موطا صفحہ ۶۸)
- (۵) امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ مقتدی آمین آہستہ کھنیں اور امام آمین نہ کے اور اکیلانمازی آمین کم لے تو کوئی مضائقہ نہیں (المدویۃ الکبری جلد ا صفحہ ۱۷) آپ کے ہاں مسئلہ یہ ہے کہ امام اور مقتدی دونوں پکار کر آمین کھنیں (دستور المتقی صفحہ ۱۱) اور امام جماعت غرباء اہل حدیث مفتی عبد الاستار صاحب فرماتے ہیں "جونا عاقبت اندیش و فتنہ انگریز اونچی آمین سے چڑے اور کھنے والوں سے حسد کرے"

وہ یقیناً یہودی ہے۔" (فتاویٰ آمین بالجہر صفحہ ۳۷)

(۶) امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کا مسئلہ یہ ہے کہ عورت نماز میں سمت کر رہے گی اور اپنی رانیں اور بازو کھوں کرنہیں رکھے گی۔ پس عورت اپنے جلسہ اور سجدہ دونوں میں خوب ملی ہوئی اور سمجھے ہوئی ہوگی (الرسالہ بحوالہ نصب العمود صفحہ ۵۰) لیکن آپ لوگ کہتے ہیں کہ مردار عورت کی نماز میں کوئی فرق نہیں۔ (دستور المتقی صفحہ ۱۵۱) صلوٰۃ الرسول صفحہ ۱۹۰) پھر کس منہ سے کہتے ہو کہ ہمارے دین مدنیہ والا ہے۔

(۷) موطا امام مالک صفحہ ۱۳۹ اور صفحہ ۱۳۹ سے ظاہر ہے کہ جو شخص نماز باجماعت کے رکوع میں شامل ہوا سکی وہ رکعت شمار ہوتی ہے مگر غیر مقلدین کہتے ہیں کہ وہ رکعت شمار نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی صفحہ ۲۶)، نزل اللہ بر جلد ا صفحہ ۱۳۲)

(۸) موطا صفحہ ۱۱۱ سے ظاہر ہے کہ امام فجر کی جماعت کرا رہا ہو تو آنے والا پہلے و تر پڑھ سکتا ہے مگر غیر مقلدین اہل مدینہ کے اس مسئلہ کو غلط کہتے ہیں۔ (صلوٰۃ الرسول صفحہ ۲۵۱)

(۹) امام مالک فرماتے ہیں کہ تکبیر تحریم کے بعد نماز میں رفع یہین کرنا ضعیف ہے اور فرمایا کہ میں کسی رفع یہین کرنے والے کو پچھانتا تک نہیں۔ (المدویۃ جلد ا صفحہ ۱۰) لیکن غیر مقلدین نے تقریر و تحریر اور چیلنج بازیوں نے اس مسئلہ پر کتنا اودھم مجا رکھا ہے۔

(۱۰) ابن القاسم فرماتے ہیں کہ امام مالک کے نزدیک جنازہ کی پہلی تکبیر کے بعد کسی تکبیر کے ساتھ رفع یہین جائز نہیں۔ (المدویۃ الکبری جلد ا صفحہ ۱۰) مگر آپ کے شیخ الاسلام مولوی شاء اللہ صاحب امر تسری فرماتے ہیں جنازہ میں ہر تکبیر کے ساتھ باتحہ اٹھانا مستحب ہے۔ (فتاویٰ شائیہ جلد ۲ صفحہ ۵۰)

(۱۱) امام مالک فرماتے ہیں کہ نماز جنازہ میں قراءت پر (قرآن پڑھنا) ہمارے شمر (مدینہ طیبہ) میں عمل نہیں، نماز جنازہ صرف دعا ہے۔ میں نے اپنے شرکے اہل علم

(۲۵۶) غیر مقلدین امام کے ارشاد پر بہت داویلا مچاتے ہیں۔

(۱۸) امام ماںک خیار مجلس کی حدیث لکھ کر فرماتے ہیں: ولیس لہذا عندنا حد معروف

لامر معمول بہ فیہ (موطا صفحہ ۶۰۵) کہ نہ خیار مجلس کی ہمارے ہاں کوئی حد معروف

ہے اور نہ ہی ہمارے ہاں اس پر عمل ہے جبکہ غیر مقلدین اس پر بہت شور و غوا

مجاتے ہیں۔

(۱۹) موطا امام ماںک صفحہ ۱۵ تا صفحہ ۲۱ کی روایات سے ظاہر ہے کہ امام ماںک ایک

لکھ سے بھی تین طلاق واقع ہونے کے قائل ہیں جبکہ غیر مقلدین بالکل نہیں مانتے۔

(۲۰) رکعت تراویح میں ۲۰ رکعت کے ترویجوں میں ۱۶ نوافل کے بھی امام ماںک

قاںل ہیں جبکہ غیر مقلدین اس کو بالکل نہیں مانتے۔

میں نے کھا اہل مدینہ سے نہ آپ کا وضو ملے، نہ تمکم، نہ نماز، نہ نماز جنازہ،

حلال حرام اور نکاح و طلاق میں ان سے اختلاف کرتے ہو، پھر عوام کو مخالف طدیتے ہو کہ

ہمارا دین مدینے والا ہے۔ کیا اس جسارت سے جھوٹ بولنے پر آپ کو کبھی خیال

نہیں آتا کہ ہم کو ایک دن اللہ کے ہاں ایک ایک بات کا حساب دینا ہے جہاں نہ

زور پلے گا نہ زر۔ ابھی توبہ کا دروازہ کھلا ہے اور اللہ تعالیٰ کی رحمت گنگاروں کو

آوازیں دیتی ہے کہ آؤ توبہ کرلو۔

## کتاب و مدینہ

آپ کی مکمل دین پر ایک کتاب بھی نہ مکہ میں لکھی گئی اور نہ مدینہ میں۔ اور

کوفہ میں دین اسلام ان صحابہ کے ذریعہ آیا جو کہ مدینہ سے آئے تھے۔

علامہ علاء الدین نے مدینہ منورہ میں روضہ پاک پر بیٹھ کر ایک جامع اور مکمل کتاب

”در مختار“ تحریر فرمائی۔ اس میں لکھتے ہیں: الحاصل قرآن پاک کے بعد امام ابوحنیفہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بہت بڑا م مجرہ ہیں اور اس کی یہی دلیل کافی ہے کہ دنیا

میں سب سے زیادہ آپ کا ہی نہب پھیلا اور دوسرا دلیل یہ ہے کہ امام نے کوئی

کو اسی پر پایا ہے۔ (المودۃ الکبری جلد ۱ صفحہ ۲۷۱) مگر غیر مقلدین کا کہنا ہے اگر امام یا مقتدی نے نماز جنازہ میں سورت فاتحہ نہ پڑھی تو نماز باطل ہے۔ (فتاویٰ علمائے حدیث جلد ۱ صفحہ ۱۸۵)

(۱۲) نماز جنازہ آہست آواز سے پڑھی جائے اس میں علمائے اسلام میں کوئی اختلاف نہیں (نووی شرح مسلم جلد ۱ صفحہ ۳۱۱، معنی ابن قدامہ جلد ۲ صفحہ ۳۸۶) لیکن پوری امت کے خلاف غیر مقلدین کے نزدیک نماز جنازہ بلند آواز سے پڑھنا سنت ہے۔

(فتاویٰ شائیہ جلد ۲ صفحہ ۵۶)

(۱۳) امام ماںک فرماتے ہیں کہ میں جنازہ کے مسجد میں رکھے جانے کو مکروہ سمجھتا ہوں (المودۃ الکبری جلد ۱ صفحہ ۱۱۱) مگر غیر مقلد کہتے ہیں کہ مسجد میں جنازہ کی نماز پڑھنا سنت ہے اور اس سے انکار کرنا سنت کی مخالفت ہے۔ (بلاغ المسین صفحہ ۵۳۵ بحوالہ ستاریہ جلد ۲ صفحہ ۲۱)

(۱۴) امام ماںک ایک رکعت و تر کے بعد فرماتے ہیں، ہمارے ہاں اس پر بالکل عمل نہیں ہے کم از کم و تر تین رکعت ہیں۔ (موطا صفحہ ۱۱۰) جبکہ غیر مقلد کہتے ہیں کہ تین و تر پڑھنے جائز ہی نہیں۔ (عرف الجاوی صفحہ ۲۲)

(۱۵) امام ماںک قرآن کی آیت سے ثابت کرتے ہیں کہ گھوڑا حلال نہیں۔ (موطا صفحہ ۲۹۳)

مگر غیر مقلدین ہر سال کسی نہ کسی جگہ گھوڑے کی قربانی کا کھڑا ک رچائیتے ہیں۔

(۱۶) امام ماںک کے نزدیک قربانی کے تین دن ہیں۔ (موطا صفحہ ۲۹) مگر غیر مقلدین چوتھے دن قربانی کرتے ہیں۔

(۱۷) امام ماںک فرماتے ہیں کہ رمضان کے بعد شوال میں چھ روزے میں نے کسی ایک بھی اہل علم و فتنہ کو رکھتے نہیں دیکھا اور اسلاف سے کسی کا یہ روزے رکھنا مجھے نہیں پہنچا ہے بلکہ اہل علم ان کو مکروہ سمجھتے ہیں اور ان کے بدعت ہونے کا خوف کرتے ہیں کہ اہل جہالت و جفا کمیں ان کو رمضان کے ساتھ نہ ملا لیں۔ (موطا صفحہ

قول ایسا نہ کسی امام کا ذہب نہ ہو (یعنی سب ائمہ آپ ہی کے خواہ چین ہیں) اور تیسری دلیل یہ ہے کہ امام صاحب کے زمانہ سے آج تک سلطنت اور قضاء کے عمدے ان کے مقلدین کے پاس رہے ہیں۔ علامہ شامی اس کی شرح میں فرماتے ہیں کہ خلافت عباسیہ جن کی مدت حکومت تقریباً پانچ سو سال ہے، اس میں اکثر قاضی و مشائخ (یعنی شیخ الاسلام) حفی تھے جیسا کہ کتب تاریخ اس کی شاہد ہیں۔ ان کے بعد سلاطین سلجوقی اور خوارزمشاهی سب کے سب حفی تھے اور خلافت عثمانی بھی حفی تھی اور ان کے قاضی حفی، یعنی شامی کے زمانہ تک نو سو سال کے سلاطین اسلام حفی گزرے ہیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ بھی فرماتے ہیں : در جمیع بلدان و جمیع اقالیم بادشاہان حفی اندو قضاۃ واکرث مدرسان واکرث عوام حفی (کلمات طیبات صفحہ ۱۱)

یعنی تمام ملکوں اور شہروں میں بادشاہ حفی ہیں اور اکثر قاضی، اکرث مدرسین اور اکثر عوام حفی ہیں۔ الفرض دوسری صدی سے چودھویں صدی کے وسط تک تقریباً بارہ سو سال عربین شریفین کے خادم حفی رہے اس کے بعد آج تک حنبلی ہیں۔ ”اہل قرآن“ اور ”اہل حدیث“ کو بھی اللہ تعالیٰ نے حکومت عطا کر کے خدمت حریم شریفین کا موقعہ نہیں دیا۔ ان کی حکومت تو کجا، ان کا وجود ہی ان مقدس شہروں میں نہیں تھا۔

### مولانا شاء اللہ کا اعتراف حق

غیر مقلدین کے شیخ الاسلام نے ۲۰ اکتوبر ۱۹۳۳ء کو ایک اعلان اپنے فرقہ وارانہ اخبار اہل حدیث امر تسریں شائع کیا اس میں فرماتے ہیں : ”برادران اسلام ! جماعت (غیر مقلدین) کے اکثر افراد جانتے ہیں کہ مولانا احمد صاحب دلوی سات آٹھ سال مدنیہ طیبہ میں مقیم ہیں، جب آپ وہاں پہنچنے تو اس مقدس شر کے ساکنین میں سے کسی کو اہل حدیث نہ پایا۔ نہ اس جماعت کا کوئی مدرسہ ہے نہ رباط، نہ دیگر کسی خدمت کے آثار اس جماعت کے وہاں موجود ہیں۔ نہ اس جماعت کا وہاں تذکرہ

### سلطین اسلام

انہوں نے کہا آپ نے بڑے فرے کے کھاہے کہ تمام سلاطین اسلام حفی رہے ہے نہ نام و نشان۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ صدیوں سے اس جماعت کے اعمال نامے مدینۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت سے غالی ہیں۔ یہ حالت دیکھ کر دل پر سخت چوٹ لگی اور بے حد افسوس ہوا کہ یہ مرکز اسلام، یہ دربار بنی صلی اللہ علیہ وسلم کا مسکن جہاں دنیا بھر کے مسلمان جمع ہوتے ہیں، وہاں کوئی اہل حدیث کا نام لیوا اور نہ ہب اہل حدیث کا مبلغ نہ ہو؟ کتنی شرم کی بات ہے کہ دعویٰ تو سنت کا اور پھر صاحب سنت مطہرہ کے گھر مدینہ طیبہ میں اس دعوے دار قوم کا کوئی حصہ بھی نہ ہو، افسوس اناللہ“

اسی طرح مکہ مکرمہ میں ان کا پہلا مدرسہ دارالحدیث محمدیہ ۱۲ / ریج الارول ۱۳۵۲ھ کو شروع ہوا۔ اس کے باñی عبد الحق نوناری (احمد پور شرقیہ) تھے۔ اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ جیسے مزا است، پرویزیت عرب ممالک وغیرہ میں پاک وہند سے گئی اسی طرح غیر مقلدیت بھی پاک وہند سے گئی، جس طرح قادیانیوں اور اہل قرآن کا یہ دعویٰ باطل ہے کہ ان کا دین جائزی ہے اسی طرح غیر مقلدین کا کہنا کہ ہمارا دین کے مدینے سے آیا ہے، ایک زبردست تاریخی غلط بیانی ہے۔ میں نے کہا آپ کو تو کہ مدینہ سے اتنی بھی نسبت نہیں، جتنی بتوں کو کہ مکرمہ سے ہے کہ اگر وہاں کے نہیں تو وہاں سے نکالے ہوئے تو ہیں۔ میں نے کہا کیا آپ اسلام کی پہلی ساڑھے تیرہ صدیوں میں کسی ایک غلیظہ اسلام، کسی ایک قاضی، کسی ایک امام مسجد حرم یا امام مسجد بنویٰ حریم شرفین کے کسی ایک خاکرودب کو بھی کسی مستند تاریخی شہادت سے غیر مقلد ثابت کر سکتے ہیں کہ نہ اس میں اجتہاد کی الہیت تھی اور نہ وہ تقلید کرتا تھا، بلکہ غیر مقلد تھا، اجتہاد کو کارا بلسیں اور مجتہد کی تقلید کو شرک کہتا تھا۔ دیدہ باید، مرداں بکوشید۔

ہیں۔ یہ درست ہے اور بجا ہے۔ آخر سلاطین حنفی کیوں نہ ہوتے جبکہ حنفی فقہ نے شراب اور زنا کی کھلی چھٹی دے رکھی ہے۔ امام ابو یوسف ہارون رشید کو خود شراب بننا کر پلاتے تھے۔ اس شراب کا نام ہی ابو یوسف تھا۔ میں نے کہا بہت بڑی جسارت ہے کہ تمام سلاطین اسلام کو زانی اور شرابی کہا جائے۔ اتنا کھل کر تو شاید کسی کھلے کافرنے بھی آج تک نہ کہا ہو گا اور اس سے بڑی جسارت یہ ہے کہ تمام فقہاء اسلام کو شراب اور زنا کا جائز قرار دینے والا کہا جائے۔ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم فقہ کو خیر اور فقہاء کو خیار فرمائیں اور آپ لوگ فقہ کو شر اور فقہاء کو اشرار قرار دیں۔

قیام حشر کو نہیں نہ ہو کہ اک لکھری کنجی  
کرے ہے حضور بلبل بتان نوا سجنی

(عالگیری جلد ۹ صفحہ ۸۱۲) خدا کا خوف کرو کیا اسی کا نام شراب کی کھلی چھٹی ہے؟  
ہمارے ہاں خرب پیشاب کی طرح ناپاک اور آپ کے ہاں خرب پاک (نزل الابرار جلد ۱ صفحہ ۲۹) انہوں نے کہا پھر شراب ابا یوسفی کا کیا قصہ ہے؟ میں نے کہا ابا یوسفی خمر نہیں ہے اس کا نام بخچ یا مثلث "عالگیری" نے بیان کیا ہے۔ میں نے کہا، قاضی ابو یوسف "کا وصال ۱۸۲" ہیں ہے۔ آپ نے عالگیری سے حوالہ دیا جو ۱۱۱۸  
کی کتاب ہے جب کہ نسائی ۳۰۳ھ جو کہ صحاح ستہ میں شامل ہے، اس میں ہے:  
عن ابراہیم قال لا یاس بن بندیز بخچ "بندیز یعنی شیرہ کے پینے میں کچھ قباحت نہیں تو اگر قاضی صاحب نے ہارون رشید کو شیرہ کے پینے کی اجازت دی تو یہ کس حدیث کے خلاف ہے۔ آپ کوئی آیت یا حدیث پڑھیں جس میں بخچ کو حرام قرار دیا گیا ہو۔ اور بخاری ۴۵۶ھ میں ہیکہ حضرت عمر "ابو عبدیہ بن جراح اور معاذ بن جبل نے طلاء مشت کا پینا درست رکھا ہے۔ (بخاری مترجم جلد ۲ صفحہ ۳۸۰) کیا ان حضرات کو بھی قاضی ابو یوسف "نتوی" دے آئے تھے۔ آپ صرف اور صرف ایک حوالہ دین کہ فقه حنفی میں خمر کے ایک قطرے کو بھی حلال یا پاک کہا گیا ہو۔ ورنہ اس جھوٹ سے توبہ کریں۔  
انہوں نے کہا لیجئے میں خمر کا لفظ دکھاتا ہوں، در مختار میں صاف کہا کہ خمر میں گندم کو جوش دیا جائے تو وہ کسی بار جوش دے کر سوکھانے سے پاک ہو جاتی ہے۔ میں نے در مختار دکھائی کہ اس میں ہے جو گیوں شراب میں پکائی جائے وہ بھی پاک نہ ہوگی، اسی پر فتوی ہے۔ (صفحہ ۱۱، ۲) آپ نے یا تو خیانت کی ہے یا جہالت سے ایسا کہا ہے۔ پھر میں نے نزل الابرار دکھائی کہ آپ کے ہاں تو خبری پاک ہے۔ خمر میں پکایا ہوا گیوں پاک ہے۔ بلکہ خمر میں آٹا گوندھ کر روٹی پکائی جائے تو اس کا کھانا بھی حلال ہے۔ اس نے کہا آپ کے ہدایہ میں لکھا ہے کہ شراب کا سر کہ بنانا جائز ہے۔ میں نے دکھایا کہ صاحب بدایہ نے ساتھ ہی حدیث بھی دی ہے: خیر خلک خل خمر کم بہترین سر کہ وہ ہے جو شراب سے بنایا جائے۔ اور آپ کے ہاں بھی یہی

ہے: اما الْخَمْرُ إِذَا صَارَ خَلَالًا شَرَابٌ سَرَكَ بَنَ جَائِئَةً تَوْحِيدًا۔ (نزل  
اللّهُرَار جلد ۱ صفحہ ۲۸۵) لیجھے بخاری میں بھی ہے کہ حضرت ابو درداءؓ نے فرمایا کہ  
شراب (خمر) میں مچھلی ڈال دیں اور سورج کی دھوپ میں رکھ دیں تو اب وہ  
شراب نہیں رہتی یعنی سرکہ بن کر حلال ہے۔ بخاری توہدایہ سے پہلے لکھی گئی ہے۔  
پہلے اعتراض اس پر کرنا چاہئے تھا۔ اب موصوف کہنے لگے کہ ہاں شراب کا سرکہ  
بن جائے تو اس کے حلال ہونے میں تو شک نہیں ہے لیکن آپ کو معلوم ہونا چاہئے،  
ابو یوسف قاضی کیے بنا۔ اس نے بارون رشید کو فتویٰ دیا تھا کہ اپنے باپ کی لونڈی  
سے تجھے صحبت کرنا حلال ہے۔ اس کے صلہ میں اسے قاضی بنادیا گیا۔

### قاضی ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ

میں نے کہا آپ کو یاد رہے کہ جو الفاظ بھی آپ کے منہ سے نکل رہے ہیں۔  
ایک ایک لفظ کا اللہ کے ہاں حساب ہونا ہے۔ محدث علی بن صالح (۱۵۱ھ) جب  
حدیث روایت فرماتے تو فرماتے: حدثنی افقة الفقهاء، وقاضی القضاۃ وسید العلما، ابو  
یوسف یعنی مجھے اپنے دور کے سب فقہاء سے بڑے فقیہ اور قاضی القضاۃ، عالموں کے  
سردار نے حدیث سنائی اور محدث علی بن الجعد (۲۳۰ھ) جو بخاری کے استاد ہیں،  
فرمایا کرتے جب تو ابو یوسف کا نام لینا چاہئے تو پہلے اپنے منہ کو صابن اور گرم پانی  
سے خوب پاک صاف کر لے۔ پھر فرمایا خدا کی قسم میں نے ابو یوسف جیسا محدث  
نہیں دیکھا۔ آپ صائم الدہر تھے اور قاضی بنینے کے بعد بھی روزانہ دوسو نفل پڑھتے  
تھے۔ کسی مسلمان پر تہمت لگانے کے لئے ثبوت چاہئے۔ آپ نے جو واقعہ ان کی  
طرف منسوب کیا ہے اس کی کوئی سند نہیں ہے۔

آپ کے نواب صدیق حسن خان بھی لکھتے ہیں، کہ واقعہ بالکل بے اصل  
ہے۔ (کشف الالتباس صفحہ ۲۶۹) اور پھر آپ نے جو اس سے نتیجہ نکالا ہے کہ اس  
وجہ سے بارون رشید نے قاضی صاحب کو قاضی بنایا یہ تو جمالت کا بہت بڑا کرشمہ ہے۔

کیونکہ قاضی صاحب کو خلیفہ مہدی نے اس عہدہ پر فائز فرمایا تھا۔ پھر خلیفہ بادی کے  
زمانہ میں بھی وہ اس عہدہ پر فائز رہے، اس کے بعد بارون رشید کے زمانہ میں بھی وہ اس  
عہدہ پر فائز رہے، (مقدمہ کتاب المزار) حضرت قاضی صاحب کا تو خوف خدا میں یہ  
حال تھا کہ آخری یہماری میں بست پریشان تھے اور فرماتے تھے کہ اللہ کی قسم میں نے  
نہ کبھی بد کاری کی، نہ کبھی زندگی بھر میں ایک درہم بھی حرام کا کھایا اور نہ زندگی بھر  
کے فیصلوں میں کبھی نا انصافی کی۔ ہاں ایک مرتبہ نا انصافی ہوتی کہ میں بارون رشید  
خلیفہ کو کچھ فصلے سنارہ تھا کہ ایک عیسائی آیا۔ اس نے دعویٰ کیا کہ فلاں باع خلیفہ  
نے مجھے سے غصب کیا ہے۔ میں نے خلیفہ سے پوچھا۔ اس نے کہا وہ تو مجھ خلیفہ  
منصور سے میراث میں ملا ہے۔ میں نے عیسائی سے کہا کہ تیرے پاس کوئی گواہ میں،  
اس نے کہا نہیں۔ گواہ تو نہیں آپ خلیفہ سے قسم میں۔ میں نے خلیفہ سے قسمی۔ اس  
نے قسم اٹھائی اور عیسائی چلا گیا۔ اب میں اس پر ڈر ہا ہوں کہ میں نے عیسائی کو  
خلیفہ کے ساتھ بٹھا کر یہ مقدمہ کیوں نہ سننا۔ اس پر پروردہ ہے تھے۔ (مناقب ذہبی صفحہ  
۲۲) حضرت قاضی صاحب یہمارتے تو وہی کامل نے حضرت عبد الرحمن بن القواس  
سے فرمایا کہ قاضی صاحب کی وفات ہو جائے تو مجھے بھی خبر دینا۔ عبد الرحمن  
فرماتے ہیں، میں باہر نکلا اور قاضی صاحب کے گھر کی طرف گیا تو قاضی صاحب کا  
جنازہ بالکل تیار تھا۔ میں سوچا اب حضرت خواجہ معروف کرخیؒ کو بتانے جاؤں تو میں  
خود جنائز سے رہ جاؤں گا، اس لئے میں نے نماز جنائز پڑھی اور پھر آکر حضرت  
معروف کرخیؒ کو خبر دی، آپ کو سن کر بہت صدمہ ہوا۔ حضرت معروف کرخیؒ نے  
فرمایا، آج ہی رات میں نے خواب دیکھا کہ میں گویا جنت میں داخل ہوا ہوں۔ تو  
ایک بست شاندار محل دیکھا، میں نے پوچھا یہ کس کا محل ہے تو مجھے بتایا گیا کہ یہ  
قاضی ابو یوسفؓ کا ہے۔ میں نے پوچھا ایسے عالی شان محل کے وہ حق دار کیسے بنے؟ تو  
بتایا گیا کہ انہوں نے لوگوں کو خوب علم سکھایا اور لوگوں نے ان پر کئی بے بنیاد

الزمات لگائے۔ (مناقب ذہبی صفحہ ۲۲)۔ امام محمدؐ کے وصال کے بعد ولی کامل محدث اعظم ابدال وقت نے خواب میں انہیں دیکھا اور پوچھا محمدؐ کیا گزری؟ فرمایا اللہ نے فرمایا، میں نے تجھے علم کا خزانہ بنایا تھا، اس لئے کوئی عذاب نہیں، جا جنت میں چلا جاؤ اور میں اس عظیم الشان محمل میں ہوں۔ میں نے پوچھا قاضی ابو یوسف کہاں ہیں؟ فرمایا وہ مجھ سے بھی بلند مقامات پر ہیں، پھر میں نے پوچھا امام ابو حنفیہ کہاں ہیں؟ فرمایا وہ تو کسی درجے ہم سے بلند ہیں۔ (بغدادی جلد ۲ صفحہ ۱۸۲) میں نے کہا جو لوگ صدیوں سے جنت نہیں ہیں، آپ اب بھی ان کو معاف نہیں کرتے۔ وہ کہنے لگے کہ قاضی صاحب نے ایک حیلہ بتایا کہ آدمی لوٹی کی بیچ کرلو، آدمی ہبہ کر دو اور یہ واقعہ تو خطیب بغدادی نے سند سے لکھا ہے۔ میں نے کہا یہ خطیب نے جلد ۱۳۱ میں لکھا ہے جبکہ جلد سوم اس کی سند کے راوی محمد بن ابی الاژہر کے بارے میں خود لکھ آئے ہیں کہ کان کذا با قبیع الکذب ظابرہ یعنی وہ کلم کھلابدترین جھوٹ بیان کرتا تھا۔ پھر اس سند میں حادث بن اسحاق موصی ہیں، یہ دونوں باپ بیٹا زمانہ کے مشور گوئے تھے، ایسے جھوٹوں اور گویوں کی روایت سے ان جلیل القدر ائمہ پر تسمیت لگائی جاتی ہیں۔ انہوں نے کہا شاید بعض شوانع نے اس قسم کے واقعات انہوں نے ذکر کئے ہوں کہ امام شافعی جب عراق گئے اور خلیفہ بارون رشید کی مجلس میں پہنچے، خلیفہ کے سامنے قاضی ابو یوسفؐ نے امام شافعیؐ کو بہت گرانا چاہا، آخر بارون الرشید نے ان دونوں کا مناظرہ کرایا، جس میں قاضی ابو یوسفؐ کو بری طرح شکست ہوئی۔ یہ لکتی بری بات ہے کہ قاضی صاحبؐ نے محض حسد سے ان کو گرانے کی کوشش کی، حالانکہ انہیں توعالم کی حوصلہ افزائی کرنا چاہئے تھی اور یہ واقعہ سند کے ساتھ مذکور ہے۔ میں نے کہا کہ اس کی سند میں عبد اللہ بن محمد البلوی ہے جس کے بارے میں امام دارقطنیؐ فرماتے ہیں کہ وہ جھوٹی حدیثیں گھڑا کرتا تھا۔

(میزان الاعتدال جلد ۲ صفحہ ۲۹۱)

جب وہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر جھوٹ بولتا تھا تو قاضی صاحبؐ پر کیوں نہ بولے گا؟ اس سند کا دوسرا راوی احمد بن موسیٰ البخاری ہے جس کو میزان میں ذہبی نے حیوان وحشی کہا ہے۔ (جلد اصفہ ۱۵۹) ایسے جھوٹوں کی روایات سے آپ ائمہ کبار پر تسمیت لگاتے ہیں؟ اور اس واقعہ کے جھوٹا ہونے کی سب سے بڑی تاریخی شہادت یہ بھی ہے کہ حضرت امام شافعیؐ ۱۸۴ھ میں عراق تشریف لائے جبکہ اس سے دو سال قبل حضرت قاضی صاحب وصال فرمائے تھے۔ کیا وہ دو سال بعد قبر سے اٹھ کر امام شافعیؐ سے مناظرہ کرنے آئے تھے؟ آپ لوگوں کا عجب معاملہ ہے۔ انکار پر آ تو بخاری جلد ۲ صفحہ ۹۶۳ کی حدیث "قرب نوافل" اور مسلم جلد اصفہ ۳، ۲ کی حدیث اذاق رفانصتوا کا انکار کر دو اور مانے پر آ تو ایسے جھوٹے قصور کو وحی آسمانی سے بڑا درج دے دو۔ انہوں نے کہا یہ جن سلاطین اسلام پر آپ فریکرتے ہیں یہ وہی تو ہیں کہ حرم کہ میں سارے ہے پانچ سو سال ان کی حکومت میں چار مصلیے رہے۔ اللہ بھلا کرے سعودی حکومت کا اب ایک ہی مصلی ہے۔ میں نے کہا جب چار مصلیے تھے، تمہارا مصلی اس وقت بھی نہیں تھا اور اب ایک ہے تو تمہارا اب بھی نہیں ہے۔ باں اس سے اتنا پتہ چلا کہ اہل سنت کے ذہب چار ہی ہیں۔ آپ کا اہل سنت میں کہ بھی بھی شمار نہیں ہوا۔

وہ کہنے لگے بارون رشید نے مکہ مکرمہ میں امام شافعی اور امام ابو یوسف کا مناظرہ کرایا جس میں ثالث امام بالک تھے۔ اس میں اذان، صاع اور وقف کے مسائل زیر بحث آئے جس میں بارون رشید کے سامنے ابو یوسف کو شکست فاش ہوئی اور آپ نے امام ابو حنفیہ کے ان تین مسائل کو جھوٹنے کا اعلان کر دیا۔ اس کلام کو سنتے ہی عوام میں ایک ہلبلی سی بیچ گئی اور آوازیں آنے لگیں آپ یہ کیا کہہ رہے ہیں۔ تقیید کو توڑتے ہیں اور امام صاحب کے ذہب سے منہ موڑتے ہیں۔ د (طریق محمدی صفحہ ۱۱۸) میں نے فوراً جواب دیا امام ابن الجوینی نے بے سند اس کا تذکرہ کیا ہے اور

وقت دوبارہ حاضر ہوں گا۔

لکھا ہے کہ یہ مناظرہ ۱۸۳ھ میں ہوا۔ اب ارکان مناظرہ پر غور فرمائیں۔ ہارون رشید ۱۹۳ھ میں خلیفہ بنا اور ۱۹۴ھ میں وفات پائی اور امام مالک "جو اس مناظرہ کے ثالث بتاتے ہیں وہ ۹۵ھ میں مناظرہ سے پانچ سال پہلے وصال فرمائے تھے اور پہلے مناظر قاضی ابو یوسف" اس مناظرہ سے دو سال قبل ۱۸۲ھ میں وصال فرمائے اور امام شافعی ۱۸۳ھ میں تو امام محمدؐ سے پڑھنے عراق گئے ہوئے تھے، وہ طالب علم تھے، ابھی بحیثیت عالم ان کا تعارف ہی نہ تھا، انہوں نے ۱۹۵ھ میں اجتہاد کا آغاز کیا۔ چھ سال تقریباً مذہب قدیم مرتب فرمایا، پھر مصر تشریف لے گئے اور وہاں مذہب جدید کی تدوین شروع فرمائی۔ ۲۰۳ھ میں وصال فرمایا۔ پھر اس مناظرہ میں یہ ہے کہ حضرت ابو سعید خدری "مودن رسول تھے جس کا کوئی ثبوت کسی حدیث کی کتاب میں نہیں۔ اس مناظرہ میں ہے کہ بلالؓ کے پوتوں نے بتایا کہ بلالؓ کی اذان میں ترجیح تھی۔ نہی کسی تاریخ میں بلالؓ کے پوتوں کا ثبوت، نہی ان کی مدینہ میں سکونت ثابت ہے اور پھر یہ بات احادیث متواترہ کے خلاف کہ کتب احادیث میں حضرت بلالؓ سے عدم ترجیح والی اذان ہی متواتر ہے۔ (لطاوی) یہ سب باتیں اس فرضی مناظرہ کے جھوٹے ہونے کے دلائل ہیں۔ بال جو نتیجہ ذکر کیا ہے اس سے معلوم ہوا کہ دوسری صدی میں عربین شریفین میں امام صاحب کی تقلید اس قدر مضبوط تھی کہ عائی تو کیا قاضی القضاۃ کو بھی وہ امام کی تقلید سے لکھتا نہ دیکھ سکتے تھے اور اس پر بھی شور اور کلبی مجھ جاتی تھی، اس کلبی پر نہ ہی ہارون رشید نے انکار کیا، نہ امام مالک نے، نہی امام شافعی اور امام ابو یوسف نے جس سے معلوم ہوا کہ اس وقت تقلید شخصی کے وجوہ پر سب کا اجماع تھا۔ جو لوگ یہ جھوٹا پروپگنڈہ کرتے ہیں کہ چوتھی صدی تک تقلید شخصی کا وجوب تو کجا وجد بھی نہ تھا، ان کو اس جھوٹ سے توبہ کرنی چاہئے۔ اب وہ صاحب فرمانے لگے، الحمد للہ میری بست سی غلط فہمیاں دور ہو گئی ہیں۔ میں پھر کسی